
Christoph Auffarth: 
Opfern in der Fremde und Zuhause: Xenophons interkulturelle Erfahrungen mit dem Ritual.
In: L. Diers – D. Hagmann – B. Hamarneh – J. Kopf – H. Schörner (Hrsg.), Cursus studiorum. 
Festschrift für Günther Schörner zum 65. Geburtstag. Heidelberg: Propylaeum 2025, 191 – 205.
https://doi.org/10.11588/propylaeum.1414.c20110

Opfern in der Fremde und Zuhause: 
Xenophons interkulturelle Erfahrungen 
mit dem Ritual
Christoph Auffarth

Abstract  In the sense in which Günther Schörner has worked out differences of ‘Roman’ 
sacrifice in the provinces, the article asks what experiences the Greeks had with sacrifice 
in Persia and how they perceived cultural differences. The same term sacrifice denotes 
very different actions. The grand theories of sacrifice that seek to trace it to anthropo-
logical universals do not apply here. Xenophon’s Anabasis is primarily concerned with 
two types of sacrifice: (1) Hieroscopy as a major sacrifice before major decisions about ex-
peditions. This involves ‘reading’ the liver and other offal of sacrificial animals. (2) Before 
each battle, a fighter stabs an animal (sphagia) watching, how the blood flows. Again, this 
involves foresight (divination) as to whether the gods indicate a favourable outcome for 
the battle. If they turn out negative, they must be repeated. In contrast to the curiosity of 
Herodotus, who describes the difference of the cultures (nomoi), Xenophon has a different 
interest. As the leader of the army, there must be no unknown and foreign situations that 
he does not master. Thus, even in Persia, it is the same gods that he consults, the same 
sacrificial act, Greek soothsayers (manteis) explain the sacrifice and always Xenophon is 
present at the sacrifice to supervise the seers. A general must always be master of the 
situation.

Schlagwörter // Keywords  Opfer, Krieg, Hieroskopie, Sphagia, Fremdheit // ​sacrifice, 
war, Hieroscopy, Sphagia, strangeness

1	 Interkulturelle Erfahrungen im Fall des Opferrituals. 
»Griechisch opfern«: innergriechische Vielfalt

Wenn man fragt, was »griechisch opfern« heißt, so stößt man auf eine hohe Vielfalt 
von Praxen, die mit dem Wortfeld θύειν benannt werden1. Das umfasst nicht nur das 
Tieropfer vom Stier bis zur Taube oder dem Fisch, sondern vegetabile Opfer ebenso 
wie Libationen. Die Opferideologie hebt die großen Opfer heraus, aber in der Praxis 
spielen etwa das Ferkelopfer und überhaupt die kleineren Opfer eine zahlenmäßig viel 
größere Rolle. Selbst das Aufstellen von Opfergaben kann so bezeichnet werden oder 

1	 Casabona 1966.

https://doi.org/10.11588/propylaeum.1414.c20110


Christoph Auffarth192

das Spenden von Geld2. Kann man demgegenüber das ›Greek normative sacrifice‹ kon-
struieren3? Es gab keine Handbücher oder geschriebenen Rituale, wie das in der christ-
lichen Tradition bis in Kleinigkeiten festgelegt ist. Letzteres setzt eine jahrelange Aus-
bildung professioneller Experten und die Institution religiösen Wissens voraus. Das 
gibt es in der griechischen (und römischen) Antike nicht, Priester sind in der Regel 
›Freizeitpriester‹ für ein Jahr. Die leges sacrae, jetzt ›Greek normative rituals‹ genannt, 
legen in der Regel Ausnahmen von einer gedachten Norm fest. Bei aller Differenz in 
den griechischen Poleis und gegenüber den Empfängern (männliche, weibliche Gott-
heiten, Heroen, namenlose göttliche Wesen, olympisches und chthonisches Opfer)4, 
dem minimalen Expertenwissen auf der anderen Seite, gibt es doch auch wieder das 
Bewusstsein, dass Hellenen auf eine bestimmte Weise opfern. Das konnten sie, genauer 
ihre Abgesandten, zu den panhellenischen Festen (theoroi, θεωροί), beobachten und in 
die Praxis zu Hause in ihrer Polis zurückspiegeln. Am Ende des 8. Buches von Herodots 
Historien (Hdt. 8, 144) verwehren sich die Athener gegenüber den Spartanern, dass sie 
sich je mit den Persern verbünden könnten. Begründend verweisen sie auf »das glei-
che Blut, gleiche Sprache, die gemeinsamen Heiligtümer und die gleichgearteten Sit-
ten«5. Das konstituiert das Hellenische.

Der Ausdruck »griechisch opfern« ist zum ersten Mal verwendet in einer relativ 
neu gefundenen Inschrift aus Marmerini (in der Nähe von Larissa). Es geht dabei um 
den Kult einer orientalischen Göttin (der Name ist nicht genannt). In der Inschrift sind 
die Rituale eines ›Mysterienkultes‹ festgelegt. Dabei wird erlaubt, dass man ihr auch 
»griechisch opfern« dürfe. Die sorgfältige Edition und Kommentierung datiert auf die 
Spanne 225 – 150 v. Chr.6, also in hellenistische Zeit. »Griechisch« steht gegen orienta-
lische Rituale. Aus der Erfahrung der Andersheit der Rezipientin des Opfers ergibt sich 
eigentlich die Anforderung, der orientalischen Göttin auch »orientalisch« zu opfern. 
Aber die Regel ist hier aufgehoben zum Vorteil der Opfernden, eine Geschmacklosig-
keit für die Göttin.

1.1	 Differenzhermeneutik

Für die folgenden Überlegungen untersuche ich, wie ›die Griechen‹ und ›die Perser‹ 
das Ritual des Opferns gegenseitig beobachten und dabei ihre ethnische Identität von 
einander abgrenzen. Als Beispiel verwende ich den langen Aufenthalt einer griechi-
schen Armee unter der Führung des Xenophon um das Jahr 400 herum, den dieser 

2	 Auffarth 2008. Zur Differenz zwischen Opferideologie und Praxis: van Straten 1995.
3	 Bremmer 2019.
4	 Auffarth 2012.
5	 … τὸ Ἑλληνικόν, ἐὸν ὅμαιμόν τε καὶ ὁµόγλωσσον, καὶ θεῶν ἱδρύματά τε κοινὰ καὶ θυσίαι ἤθεά 

τε καὶ ὁµότροπα. Dazu Polinskaya 2010, 43 – ​70.
6	 Pirenne-Delforge 2020; Carbon – Pirenne-Delforge o. J., CGNR 225.



Opfern in der Fremde und Zuhause 193

einige Zeit später in seinem Buch Anabasis beschrieb. Dabei beobachtete er, »wie die 
Perser opfern auf die Ritualanweisungen der Mager hin«7.

Der Begriff ›opfern‹ suggeriert eine Einheit und die gleiche Handlung. Mit dem 
Wortfeld im Griechischen ist aber eine Identifizierung aus griechischer Sicht übersetzt 
und gerahmt, die die Handlung der Fremden (in diesem Fall der Perser) mit einem den 
griechischen Lesenden und Hörenden vertrauten Wort benennt. Werden aber die Dif-
ferenzen überhaupt wahrgenommen und wie werden sie kommuniziert?

Günther Schörner hat für das Opfern im Römischen Imperium die sprachlichen, 
ikonographischen und archäologischen Befunde für Africa und Kleinasien untersucht 
und dabei die erheblichen Unterschiede herausgearbeitet. Dies war die Frucht einer 
Forschungskooperation im Rahmen des Schwerpunktprogramms der DFG, die sich 
die Aufgabe gestellt hat, zu untersuchen, wie im Imperium Romanum einerseits in 
den Provinzen indigene Götter verehrt werden, teilweise in ein neues Gewand ge-
hüllt. Dazu treten andererseits neu eingeführte Kulte der Kolonialherren, ohne dass 
die Römer eine ›Reichsreligion‹ als Mittel der Herrschaft aufgezwungen hätten. Statt 
der ›Romanisation‹ erwies sich in den Diskussionen die ›Selbst-Romanisierung‹ der 
Beherrschten als der zentrale Vorgang8. Erst mit der Selbstangleichung an die ästheti-
schen Regeln, der rituellen ›Sprache‹ der Römer und dem Austausch innerhalb des Im-
periums9 entsteht so etwas wie eine Reichsreligion. Die Zusammenarbeit der in ihren 
Fragestellungen, Quellen, Methoden, Begriffen und Theorien so unterschiedlichen Dis-
ziplinen der Altertumswissenschaften Archäologie, Philologien, Alter Geschichte und 
Religionswissenschaft führte zu fruchtbaren Missverständnissen, intensiven Diskus-
sionen, Beobachtungen auf der Mikro-, Meso- und Makroebene, am Einzelbefund und 
zu den Versuchen, dafür integrierende Konzepte zu entwickeln. Die Tagungen waren 
immer intensiv, brachten die voran, die sich auf die interdisziplinäre Arbeit einließen 
(unter den Archäologen war das besonders Günther Schörner) und führten in den Dis-
ziplinen zu neuen Perspektiven, das Material anders anzuschauen und neu zu sehen. 
Die Römische Religion hat durch das Schwerpunktprogramm eine ganz neue Grund-
lage gewonnen. Dabei ermöglicht die Methode der Differenzhermeneutik zu verglei-
chen: Das von Römern und Provinzialen mit dem gleichen Wort bezeichnete Handeln 
erweist sich als sehr different. Im Machtgefälle des Imperiums setzte sich weder die 

7	 Am Schluss der Kyrupädie berichtet Xenophon (Xen. Kyr. 8, 7, 3): Als sehr alter Mann kommt 
Kyros zum siebten Mal in seiner Regierungszeit nach Persien. Er erfährt im Traum, dass sein 
Ende nahe ist. »Er nahm sofort die Opfertiere und brachte Zeus, dem Gott seiner Vorfahren, 
Helios und den übrigen Göttern die Opfer nach persischem Brauch dar auf den Höhen der 
Berge (ὡς Πέρσαι θύουσιν).« Er opfert, wenn er Medien betritt, den Göttern Mediens (Xen. 
Kyr. 2, 1, 1).

8	 Schörner 2005.
9	 Der grundlegende Aufsatz von Andreas Bendlin, »Peripheral centers – central peripheries« 

machte 1997 den systematischen Aufschlag (Bendlin 1997). Die Abschlusstagung des SPP 1080: 
Cancik – Rüpke 2009.



Christoph Auffarth194

Religion der Provinzialen noch die der Kolonialherren durch, sondern es entstand et-
was Drittes, was man als Reichsreligion bezeichnen kann10.

Diese Differenzhermeneutik wende ich im Folgenden für die Zeit vor der Koiné des 
Hellenismus und des Imperium Romanum an. Wie erkennt der Stratege Xenophon im 
Dienst des Persers das Fremde, die Kultur der Perser, und wie wird daraus die Identität 
der Hellenen als Einheit: eines Atheners, der die Spartaner für das Vorbild der Helle-
nen hält?

2	 Das Opfern vor der Schlacht: Grenzüberschreitung und Divination

2.1	 Sakrale Handlung und Schlachten: Opfern im Krieg

Wir wenden uns dem Strategen Xenophon aus Athen zu11. Dieser wird eingeladen, sei-
nen Freund zu begleiten, der sich mit seinen Griechen als Söldner bei Kyros verdingt 
hat, weil der dessen Bruder die persische Königsherrschaft streitig machen will. Bald 
aber wird Xenophon selbst Stratege. Geradezu skrupulös hält er sich als Anführer der 
Truppe an die Rituale. Die Auszugsopfer vor dem Überschreiten der Grenze zum Feind, 
διαβατήρια12, kommen in der Anabasis nicht vor, denn das ganze militärische Gesche-
hen spielt sich ja schon außerhalb der Siedlungsgebiete der Hellenen ab. Zwei ver-
schiedene Rituale sind vorgesehen, die vor dem Beginn einer Schlacht zum Zweck der 
Mantik, zur Erkundung der göttlichen Zustimmung, durchgeführt werden13. Es handelt 
sich nicht um das sonst in den griechischen Poleis übliche Tier-Opfer, wenn das Tier 
geschmückt im Festzug zum Altar geleitet, getötet, geschlachtet und anschließend in 
fröhlicher Runde verzehrt wird. Es geht vielmehr um das große Opfer, das am Beginn 
eines Krieges in einem großen Ritual vollzogen wird, um aus den Innereien des Tieres 
die Aussichten auf Erfolg ›lesen‹ zu können, indem ein Wahrsager (mantis, μάντις) mit 
seiner Expertise die Leber und andere innere Organe prüft. Auch während der Expedi-
tion werden vielfach solche aufwändigeren Opfer mit Inspektion der Innereien durch-
geführt und von einem Hopliten geprüft, der gleichzeitig Seher ist. Und angesichts der 

10	 Zu dem Versuch einer Synthese in Rüpke – Woolf 2021 s. meine Rezension: »Eine neuartige re-
ligionswissenschaftliche Geschichte der Religion im Römischen Reich« (https://blogs.rpi-virtu​
ell.de/buchempfehlungen/2022/01/14/religion-in-the-roman-empire/, 14. 01. ​2022).

11	 Nach dem umfassenden Artikel von Breitenbach in der RE (Breitenbach 1967) ist die Literatur 
enorm gewachsen, darunter das Cambridge Companion (Flower 2017). Knappe Charakteristik 
des Historikers bei Meister 1990, 70 – ​76. Zur Religiosität bleiben die Beobachtungen Schnyders 
im Gesamtœuvre von Xenophon 1953 eine brauchbare Stellensammlung und -kommentierung 
(Schnyder 1953).

12	 Ein besonders aufwändiges Übergangs-Opfer erzählt Herodot: Als die Spartaner den Grenz-
fluss zum Gebiet der Argiver überschreiten (Hdt. 6, 76), verbietet das Ritual (der Flussgott) den 
Übertritt auf argivisches Gebiet. Der Spartanerkönig umgeht es und kann den Argivern eine 
vernichtende Niederlage beibringen. Aber er endet später schrecklich, mit Wahnsinn geschla-
gen.

13	 Umfassend zur griechischen Divination und der Rolle des Mantis s. Bremmer 1997, 709 – ​714; 
Burkert 1984, 43 – ​54; Flower 2008.

https://blogs.rpi-virtuell.de/buchempfehlungen/2022/01/14/religion-in-the-roman-empire/
https://blogs.rpi-virtuell.de/buchempfehlungen/2022/01/14/religion-in-the-roman-empire/


Opfern in der Fremde und Zuhause 195

enormen körperlichen Belastungen für die Kämpfer ist das proteinhaltige Fleisch ein 
willkommener Nahrungsteil, den man durch das Ritual des normalen Opferns erhält. 
Dafür führt die Armee eine Herde von Schafen und Ziegen mit, die ›Vorratshaltung auf 
vier Beinen‹, die aber das Vorankommen verlangsamt. Nur dient die Herde nicht nur 
der Fleisch-Nahrung, sondern ein beträchtlicher Teil der Tiere wird für einen anderen 
Zweck gebraucht, der nicht der Stärkung der Soldaten dient.

Ein solches Opfer mit Eingeweideschau (hieroskopía, ἱεροσκοπία) ist auf einer Ampho-
ra in Würzburg dargestellt14: Ein nackter Knabe hält die Leber des geopferten Tieres, 
das nicht zu sehen ist, aber entsprechend der Größe der Leber ein großes Tier gewesen 

14	 Eine umfassende Dokumentation hat van Straten 1995 gesammelt und katalogisiert. Die att.-rf. 
Amphora Würzburg L 507 wird dem Kleophrades-Maler zugeschrieben und um 500 v. Chr. da-
tiert: Beazley, ARV² 181, 1; CVA Würzburg (2) Taf. 8 – ​11; ThesCRA III (2005) 8 Nr. 27 b. Die Dar-
stellungen der Hieroskopie (u. a. die ›Leberschau‹) umfassend bei van Straten 1995, Kat.-Nr. V 
241 – V 262 (V 262: Abb. 165).

Abb. 1  Attisch-rotfigurige Amphora des Kleophrades-Malers, um 500 v. Chr., Würzburg, 
Martin-​von-Wagner-Museum L 507 (Umzeichnung: A. Furtwängler – K. Reichhold [Hrsg.], 
Griechische Vasenmalerei. Auswahl hervorragender Vasenbilder Ser. 2 Tafeln [München 
1909] Taf. 103)



Christoph Auffarth196

sein muss, einem Krieger in voller Rüstung zur Inspektion hin. Der prüft gerade etwas 
genau, das er in die Hand genommen hat, wohl die Gallenblase. Rechts hinter ihm steht 
eine Frau mit einer Phiale in der Hand. Was in der Realität auf dem Schlachtfeld vor 
versammeltem Heer geschieht, wird hier vorgezogen auf den ›Abschied des Kriegers‹ 
zu Hause15. Statt des Vaters als alter Mann steht hier ein skythischer Krieger mit der 
phrygischen Mütze, der in der Hand das Opferbeil hält, aber im Krieg als einer der be-
rüchtigten Bogenschützen die Hopliten unterstützte.

Solche Opfer werden kurz »die heiligen (Handlungen)«, τὰ ἱερά, genannt16. Bei den 
Opfern, die Xenophon am häufigsten beschreibt, geht es um das kleine Opfer-Ritual 
der Sphagia (σφάγια)17, in dem ein Hoplit aus dem Heer mit entsprechender Erfahrung 
ein Tier mit dem Schwert in den Hals absticht und dann beobachtet, wie das Blut aus 
der Halsschlagader herausströmt. Dieses Ritual ist gut erforscht18. Der Hoplit klemmt 
das kleine Tier, eine Ziege bzw. einen Bock19, zwischen die Knie oder drückt es mit dem 
einen Knie nach unten, zieht die Schnauze des Tiers so nach oben, dass die Kehle ge-
streckt ist, und sticht dann sein Schwert in den Hals20. Das Blut strömt aus und wird 
divinatorisch von dem darin erfahrenen Hopliten-Mantis beobachtet. Danach wird der 
Kadaver verscharrt. Das Töten dient nur der Divination und ist also als ein ›Vernich-
tungsopfer‹ zu bezeichnen. Die aufwändige Herdenhaltung im Tross der Armee nährt 
nicht zuerst die Krieger. Die Sphagia-Opfer vor jeder Schlacht – oftmals sind mehrere 
Versuche nötig – verschlingen eine Großzahl der Herdentiere, ohne dass die Krieger 
davon gestärkt würden.

Oder vielleicht eine psychologische Stärkung der Kampfes- und Mordlust, die die 
Krieger vom Ritual dann auf die Gegner übertragen? Das ist fragwürdig21, denn es 
konnten nur wenige das Ritual beobachten: wie das Tier abgeschlachtet wird, wie 
das Blut herausschießt, das Tier verendet. Das Töten des Tieres, das dem Töten des 
menschlichen Gegners vorausgeht und die Mordlust entfesselt, können die Tausenden, 

15	 Grundlegend Kossatz-Deissmann 1981 mit Katalog; Spieß 1992.
16	 Zur Lexik in der Anabasis: Frisch 2020, 10 – ​12. Umfassend: Casabona 1966. Der Begriff τὰ ἱερά 

als Oberbegriff umfasst sowohl das normale Opfer, die Opfer zur Hieroskopie und die Sphagia.
17	 Meist im Plural. Das Verb bezieht sich auf den Schnitt mit dem scharfen Messer bzw. Schwert 

am Hals, selten auch für den Nacken und das Opferbeil verwendet. Es hat keine Verwandten in 
anderen Sprachen: Beekes 2009, 1426 – 1427.

18	 Grundlegend: Jameson 1991. Dann hat Parker 2004 sich der Frage gewidmet und (ebenfalls um-
fassend, aber auch mit Bezug auf Xenophon) Dillon 2008; Frisch 2020. Ältere Literatur: Stengel 
1910, 92 – ​102; Ziehen 1929; Casabona 1966, 180 – ​193.

19	 In den Darstellungen ist es meist ein Bock: Dillon 2008, 248.
20	 Ikonographisch: van Straten 1995, V 144 Abb. 112; att.-rf. Kylix in der Art des Eucharides-Malers, 

datiert um 490/480 v. Chr.: Beazley, ARV² 1570, 12; CVA Cleveland, Mus. of Art (1) Taf. 37, 1; vgl. 
van Straten 1995, V 146. Van Straten 1995 kommt (106. 187) bei der Auswertung seines samples 
zu dem Schluss, dass der Moment des Tötens sonst selten dargestellt, aber bei den Schlacht-
Sphagia die Regel ist.

21	 Jameson 1991, 221 fasst die Bedeutung zusammen: »Wir töten (das Opfertier), lasst uns töten 
(die Gegner)!«. Ähnlich Burkert 1972, 59 und Henrichs 1981, 215 – 216 = Yunis 2019, 50 – 51; vgl. 
Yunis 2019, 161 – ​166. Aber das trifft besonders das divinatorische Ziel des Rituals nicht; das Tö-
ten ist für die meisten in der Armee nicht sichtbar (im Gegensatz zum Erzähler und zum Va-
senmaler). Kritisch aus anderen Gründen: Parker 2004, 305 – ​307. Zur Differenz von Opfern und 
Töten im Krieg: Gladigow 1986, 150 – ​165.



Opfern in der Fremde und Zuhause 197

die der Schlacht entgegenfiebern, nicht sehen. Das Ritual hemmt eher als dass es 
enthemmt. Erlöst schreien sich die Krieger zu, dass das Opfer gelungen ist und der 
Kampfruf »Zeus der Retter und uns der Sieg!« geht wie ein Lauffeuer durch die ganze 
Armee. Die von Walter Burkert beobachtete Sexualisierung des Vorgangs, dass in My-
thos und Ikonographie die Opferung junger Frauen in dieser Form des Rituals durch-
geführt wird, ist auf dem Theater bedeutungsgeladen; für die meisten Krieger aber ist 
der ›Mord‹ nicht wahrnehmbar22.

Bezeichnend sind zwei Motivationen des Xenophon, das Opfern so ernst zu neh-
men: Bevor Xenophon das Angebot des Kyros annahm, seinen Feldzug zu begleiten, 
der ihm die Königsherrschaft einbringen sollte, fragt er Sokrates um Rat. Der emp-
fiehlt ihm, das Orakel in Delphi zu konsultieren. Xenophon stellt dort aber nicht die 
zentrale Frage, ob das Orakel ihm empfiehlt, mit dem Erzfeind, den Persern/Medern, 
zusammenzuarbeiten, aus Sicht seiner Athener Mitbürger den Verrat des Medismos zu 
begehen23. Er stellt vielmehr die Frage, welchem Gott er opfern solle für einen guten 
Ausgang der Reise, die er vorhabe24. Xenophon setzt also voraus, dass das Orakel ja 
wissen sollte, wohin die Reise gehe. Sokrates tadelt Xenophon dafür scharf. Die Frage, 
welchem der Götter er wohl opfern solle, impliziert, dass er auch im Ausland dem rich-
tigen Gott opfern und ihn bitten kann. Denn offenbar gibt es ein und dieselben Götter, 
die in der Fremde nur einen anderen Namen haben.

Was aber bringt, zweitens, das Opfer den Menschen von Seiten der Götter? Das er-
klärt Sokrates, Xenophons philosophischer Lehrer so: Die Götter geben, wenn man 
sie fragt, Informationen – nicht immer gleich verständlich. Sie sind allwissend. Aber 
sie greifen nicht ein; handeln müssen die Menschen selbst und sind für ihre Handlung 
auch verantwortlich25.

2.2	 Keine Schlacht ohne Opfer: die Praxis

Für den religiös skrupulösen Xenophon ist die Einholung des Gott-begünstigten Mo-
ments vor der Schlacht unabdingbar, so dass im Tross der Armee eine ganze Herde von 
geeigneten Opfertieren mitgeführt werden musste. Mehrmals braucht er etliche Wie-
derholungen, bis sich endlich die Gunst der Götter zeigt26. Die mehrmalige Wieder-
holung ist nicht, wie bei den Römern, eine Wiederholung, weil ein Ritual nicht korrekt 

22	 Burkert 1972, 70 – ​85. Polyxena als Sphagion-Opfer auf der att.-sf. Amphora des Timiades-Ma-
lers in London, Brit. Mus. 97.7 – ​27.2, datiert um 560/550 v. Chr.: Beazley, ABV 97, 27; van Straten 
1995, V 422 Abb. 118; vgl. 114.

23	 Nickel 2014, 74 – 75. Jetzt grundlegend für die Sicht der Perser: Klinkott 2023. Meister 1990, 71 
erwägt, ob das schon der Grund für Xenophons Verbannung aus Athen gewesen sei.

24	 Xen. an. 3, 1, 6: ὁ Ξενοφῶν ἐπήρετο τὸν Ἀπόλλω τίνι ἂν θεῶν θύων καὶ εὐχόμενος κάλλιστα 
καὶ ἄριστα ἔλθοι τὴν ὁδὸν ἣν ἐπινοεῖ καὶ καλῶς πράξας σωθείη. Καὶ ἀνῖλεν αὐτῷ ὁ Ἀπόλλων 
θεοῖς oἷs ἔδει θύειν. Welchen Göttern (Plural!) er opfern solle, ist hier nicht gesagt, vgl. aber 
Xen. an. 6, 1, 22, unten Anm. 31; Trampedach 2015, 332. 467.

25	 Xen. mem 1, 4. Bowden 2004.
26	 Mehrmals Xen. an. 5, 5, 3; Xen. hell. 3, 1, 17; 3, 4 u. s. f.



Christoph Auffarth198

abgelaufen ist, sondern übliche griechische Praxis; es einfach wieder (und möglicher-
weise bei einem anderen Orakel) anzufragen27. Besonders eindrücklich ist die Szene, 
als das Heer endlich das Meer, die Schwarzmeerküste bei Kalpes Limen erreicht hat. 
Doch damit ist die Heimkehr nicht viel einfacher geworden, aus mehreren Gründen28: 
Schiffe sind keine zu besorgen. Nun steht also wieder ein ›Abmarsch‹ zu Fuß durch 
Feindesland bevor und dafür (ἐπὶ τῇ ἀφόδῳ bzw. ἐπὶ πορείᾳ) lässt Xenophon Opfer 
durchführen. Als seine Soldaten hören, dass diese ungünstig ausgefallen seien, meu-
tern sie. Sie unterstellen Xenophon, dass er statt des Abmarschs an Ort und Stelle eine 
Siedlung gründen wollte und dafür den neuen Seher bestochen habe. Der bisherige, 
umstrittene Mantis Silanos hatte sich nämlich abgesetzt, ein neuer musste eingesetzt 
werden. Xenophon lädt seine Soldaten ein, sich selbst beim Opfer ein Bild zu machen. 
Xenophon war schon bisher bei jedem Opfer dabei, um dem Mantis auf die Finger zu 
schauen, manchmal auch im Dissens29. Auch beim zweiten und dritten Mal »funktio-
nierten die Opfer nicht« (οὐκ ἐγιγνετο τὰ ἱερά ἐπ’ ἐξόδῳ). Aber wenigstens um Le-
bensmittel zu requirieren, müssten sie losziehen. Auch dafür (ἐπ’ ἐφόδῳ) besteht 
Xenophon auf Opfern. Nur: mittlerweile sind alle Opfertiere aufgebraucht. In ihrer Not 
kaufen Soldaten Ochsen von der Straße, Xenophon überlässt das Opfern einem ande-
ren der Strategen. Wieder drei Mal misslungen! Als daraufhin ein dritter Stratege mit 
2000 Mann aufbricht, um Lebensmittel zu nehmen (λαμβάνειν), überfällt sie der Feind 
und tötet ein Viertel. Xenophon gelingt es, den Rest zu entsetzen. Doch bei den fol-
genden riskanten Ausfällen gelingen jetzt die Opfer (τά τε ἱερὰ ἡμῖν καλὰ οἵ τε οἰωνοὶ 
αἴσιοι τά τε σφάγια κάλλιστα; Xen. an. 6, 5, 21: »die Opfer sind gut, die Vogelzeichen 
günstig und die Sphagia exzellent«). Das Glück hat sich gewendet.

Oder der folgende Fall: Xenophon plant, den unendlich reichen Perser Asidates zu 
entführen. Die Opfer erweisen sich als günstig, aber der Angriff misslingt. Der Strate-
ge muss abbrechen und befiehlt die Flucht. Da aber der Gesuchte ebenfalls flieht, tref-
fen die beiden zufällig aufeinander und Xenophon kann den Milliardär gefangen neh-
men und sich sein Vermögen aneignen. »So erfüllten sich die früheren Omina«. Der 
Zufall wollte es; Xenophon fühlt sich und sein Ritual bestätigt. Er ist reich30.

Das will er aber nicht als Eindruck stehen lassen, vielmehr erzählt er kurz davor: 
Xenophon ist immer noch nicht in der Heimat und hat all seinen Reichtum verloren. Er 

27	 Gladigow 1990; Eidinow 2023.
28	 Xen. an. 6, 4, 15 – ​6, 5, 32. Lendle 1995, 392 – ​402; Will 2022, 159 – ​162.
29	 Wenn trotz Opfers eine militärische Aktion misslingt, berichtet Xenophon nichts vom Ritual. 

»Aus diesen zwiespältigen Berichten lässt sich zum mindesten eine starke Objektivität des Ver-
fassers ablesen, die auch da bestätigt wird, wo das Opfer sehr günstig lautete und die Unterneh-
mung nicht glückte, wie in Xen. an. 7, 8, 10. Hier scheint Xenophon den Seher verantwortlich 
zu machen, obwohl er selbst das Opfer eingeleitet hatte«: Schnyder 1953, 48 – 49. Will 2022, 160 
zum Konflikt mit Silanos: Xenophon hielt sich für sein Wissen in der Mantik viel zugute.

30	 Xen. an. 7, 8, 9 – ​23. Parker 2004, 152 – 153. Parker erledigt Schnyders Berufung auf Rudolf Otto, 
Das Heilige (Otto 1917) mit dem einfachen Satz: »Religion is not a mysterium tremendum, an en-
counter with the absolutely other; the gods are reasonable if slightly remote figures with whom 
one can business, rather like the better sort of Spartan. But this really is personal religion à la 
grecque.«



Opfern in der Fremde und Zuhause 199

fragt in Lampsakos den Seher Euklid von Phleious, den er schon länger kennt und dem 
er vertrauen kann (im Gegensatz zu anderen Sehern in der Armee). Der erklärt ihm, 
dass Zeus Meilichios der Heimkehr im Wege stehe (ἐμπόδιος). Ob er ihm denn regel-
mäßig opfere? Xenophon antwortet, er habe zu diesem Gott31 seit seiner Abreise aus 
Griechenland nicht mehr geopfert. Euklid rät ihm, das sofort nachzuholen. Das tut der 
Stratege denn auch gleich. Noch am gleichen Tag erhält Xenophon ein sehr wertvolles 
Geschenk und kurz darauf ist er sehr reich, weil er den o. g. Asidates ausplündern kann.

3	 Erfahrungen mit Opferritualen in Persien

3.1	 Das Opfer geht günstig aus, der persische Feldherr aber wird getötet

Gleich beim ersten Auftreten Xenophons, der in der Anabasis von sich in der dritten 
Person erzählt, erteilt der persische Feldherr Kyros dem ›Athener‹ den Auftrag, sei-
nen Soldaten zu melden, das Opfer und die Sphagia seien günstig ausgefallen (τὰ ἱερὰ 
καλὰ καὶ τὰ σφάγια καλά; Xen. an. 1, 8, 15 – 16). In der folgenden Schlacht aber wird 
Kyros getötet und damit wird auch der Status seines Söldnerheeres prekär. Wie kann 
Xenophon dann die Opfer (die hier in einem zweistufigen Prozess durchgeführt wor-
den sind als Hierá und als Sphagia) als günstig bezeichnen? Als Lösung wird angebo-
ten, dass die Opfer sich für den Ausgang der Schlacht bei den Griechen (noch relativ) 
günstig erwiesen, das Omen aber nicht den persischen General einschloss32. Hat über-
haupt Kyros geopfert oder wollte er nur mit dem Ergebnis des (griechischen) Opfers 
die Mannschaften einschwören? Ist Zeus Soter der griechische Name für einen per-
sischen Gott? Die Parole vom günstigen Omen jedenfalls lief schon vorher durch die 
Reihen der Soldaten.

3.2	 Die Großkönige achten die Religion der Völker in ihrem Großreich

Die Großkönige sind sich bewusst, dass ihr Großreich mehrere Völker umfasst. Wenn 
sie in ein anderes Land ihres Reiches reisen, opfern sie an der Grenze: den Göttern und 
Heroen des Landes in den speziellen Ritualen. Das hebt Xenophon in seiner Kyrupädie 
immer wieder hervor. Kyros opfert regelmäßig zu Zeus Basileus und Patroos, auch mal 

31	 Xen. an. 6, 1, 22. Xenophon opfert regelmäßig und zahlreich dem Zeus Basileus, »den ihm das 
Orakel in Delphi bezeichnet hatte«. Die Stelle ist religionswissenschaftlich bedeutsam, da der 
eine Zeus in zwei unterschiedlichen Epiklesen verschiedene Opfer verlangt.

32	 Schnyder 1953, 52. Lendle 1995, 70 – 71. »Trotz des panikartigen Aufmarsches hatte Kyros also 
noch […] die Opferzeremonie durchführen und durch die Oberpriester interpretieren lassen«, 
vermutet dann aber, dass »die griechische Phalanx ein Eigenleben entfaltete«, und dass für 
Kyros »diese Erkenntnis beängstigend gewesen sein« muss. Trampedach 2015, 102 verweist auf 
den Satz des Kyros: »Ich akzeptiere und so soll es gelten!«, ἀλλὰ δέχομαί τε, καὶ τοῦτο ἔστω.



Christoph Auffarth200

an Zeus Soter und Hegemon »und welchem Gott sonst noch, wenn ihm das die Mager 
erklärten«33. Zitiert sei nur das letzte Opfer des Kyros:

Als er den Palast in Persepolis betrat, wohin die Beamten die Gelder aus Sardes ab-
geliefert hatten, opferte Kyros »zuerst dem Zeus und brachten ihm zum Brandopfer 
(Holokaust) die Stiere dar, dann der Sonne/Helios und brachten ihm die Pferde als 
Brandopfer dar, dann der Erde/Ge, wobei sie die Anweisungen der Mager befolgten, 
und schließlich den in Assyrien verehrten Heroen.«34. Die Mager als Spezialisten wis-
sen die Einzelheiten der jeweiligen Rituale und geben die Anweisungen, hier »wie die 
Perser opfern auf den Bergen«35, das Gegenstück zu dem »auf Griechisch opfern«.

3.3	 Herodots Neugierde

Im Vergleich zu Herodots Neugierde hat Xenophon kein Interesse, die Unterschiede 
zu schildern und die Fremdheit herauszustellen36. Herodot erklärt seinen griechischen 
Hörern und Lesern die Differenz der Lebensweise (Nomos) der Perser, beginnend mit 
der persischen Religion (Hdt. 1, 131 – 132): Sie haben keine anthropomorphen Götter, 
deshalb brauchen sie auch keine Götterbilder und bauen keine Tempel oder Altäre37. 
»Dem Zeus pflegen sie auf den Gipfeln der Berge zu opfern und bezeichnen das ganze 
Firmament als Zeus (τὸν κύκλον πάντα τοῦ οὐρανοῦ Δία καλέοντες).« Weiter opfern 
sie auch Sonne und Mond sowie den vier Elementen Erde, Feuer, Wasser, Luft. Später 
haben sie auch noch den Kult der Urania von den Assyrern und Arabern übernommen. 
Dann kommt er zu den Ritualen des Opfers38: Wenn sie opfern, benutzen sie keinen 
Altar, auch keine Feuer oder Libationen. Sie führen ihr Opfertier an einen reinen Ort 
(ἐς χῶρον καθαρὸν ἀγαγὼν τὸ κτῆνος) und opfern dort; das geschieht aber nie ohne 
das Beisein eines Magers.

Auch wenn archäologisch nur sehr wenige Befunde aus der Perserzeit erforscht sind, 
meint Wiesehöfer: »Nur noch wenige Gelehrte orientieren sich an Herodot, wenn sie 
Religion und Kultus in der Persis zu beschreiben suchen. So hat man schon länger 
erkannt, dass ›das Gefüge elementarer religiöser Anschauungen, deren Schilderung 
einige kulturkritische Tendenzen gegenüber der hellenischen Welt erkennen‹ lässt, 

33	 … καὶ εἴ τινι ἄλλῳ θεῷ οἱ μάγοι ἐξηγοῦντο, Xen. Kyr, 7, 5, 57. Das entspricht der Frage des 
Xenophon in Delphi (s. o. Anm. 24). Was die Griechen über die Mager wussten und wie daraus 
die Magier wurden, hat grundlegend Bremmer 1999 erklärt.

34	 Xen. Kyr. 8, 3, 24: Ἐπεὶ δὲ ἀφίκοντο πρὸς τὰ τεμένη, ἔθυσαν τῷ Διὶ καὶ ὡλοκαύτησαν τοὺς 
ταυροὺς, ἐπειτα τῷ Ἡλίῳ καὶ ὡλοκαύτησαν τοὺς ἱππους ἔπειτα Γῇ σφάξαντες ὡς ἐξηγοῦντο 
οἱ μάγοι ἐποίησαν, ἔπειτα δὲ ἥρωσιν τοῖς Συρίαν ἔχουσιν (Die Übersetzung »allen Göttern« 
[Nickel 1992, korrigiert Nickel 2014] trifft nicht, sondern wie Anm. 33).

35	 Wie oben Anm. 7.
36	 Wiesehöfer 2019, 13 – ​16; Schwab 2020, 62 – ​86; Pirenne-Delforge 2020, 62 – ​65.
37	 Hdt. 1, 131 ἀγάλματα μὲν καὶ νηοὺς καὶ βωμοὺς οὐκ ἐν νόμῳ ποιευμένους ἱδρύεσθαι. Burkert 

1990.
38	 Hdt. 1, 132 οὔτε βωμοὺς ποιεῦνται οὔτε πῦρ ἀνακαίουσι μέλλοντες θύειν· οὐ σπονδῇ χρέωνται, 

οὐκὶ αὐλῷ, οὐ στέμμασι, οὐκὶ οὐλῇσι. Τῶν δὲ ὡς ἑκάστῳ θύειν θέλῃ, ἐς χῶρον καθαρὸν ἀγαγὼν 
τὸ κτῆνος καλέει τὸν θεὸν ἐστεφανωμένος τὸν τιάραν …



Opfern in der Fremde und Zuhause 201

topisch ist und […] die ›Ambivalenz im (herodoteischen) Bild der medisch-persischen 
Zivilisation‹ zum Ausdruck bringt.«39.

3.4	 Xenophons ›religious correctness‹ gegenüber persischen Ritualen

Wie ist die Wahrnehmung des Fremden bei Xenophon zu beschreiben? Es gibt nur 
ganz wenige Stellen in der Anabasis, wo von der Religion der Perser etwas angedeutet 
ist40. Dass das hauptsächliche Opfertier die Pferde sind, ist für Griechen auffällig, wird 
aber nicht von Xenophon als ›fremd‹ herausgestellt. Einmal übergibt er für ein Opfer 
ein Pferd, von dem er gehört hat, dass es der Sonne geweiht sei. Er nimmt stattdessen 
aber eines von den zur Tributzahlung abgestellten Fohlen41. Von den Armeniern wurde 
eine Abgabe von insgesamt 20 000 Pferden verlangt, wahrscheinlich für das eine gro-
ße Mithrasfest Mithrakana42. Xenophon sagt aber hier nichts von einer Abgabe für ein 
religiöses Fest. Nur »der Sonne geweiht« lässt eine Verbindung zu Mithras erahnen. – 
Die seltsame Szene vor der Überquerung des Orontes lässt an die wichtige Verbindung 
des Wassers mit dem Königtum denken, aber Xenophon bemerkt es offenbar nicht43. 
Zwei Szenen mit Eiden sind einschlägig. Kyros stellt nach dem Verrat des tüchtigen, 
aber untreuen Reiterführers Orontas die Frage nach dem Treueeid, den dieser am Al-
tar der Ephesischen Artemis geleistet hat44. Die Szene lässt an Tissaphernes’ Opfer an 
die Ephesische Artemis denken, denn der Altar der Ephesischen Artemis befindet sich 
in Sardis. »The religious environment within which the Persian elite operated could 
be comparatively inclusive. We do not have to imagine that Orontas simply identified 
Artemis with Anahita.«45. Für die persische Elite, die über viele unterschiedliche Eth-
nien und deren Göttern herrscht, erweist sich eine inklusive, gleichwohl differenzierte 
Ehrfurcht gegenüber den Untertanen und ihrer Kultur als ›kultursensibles‹ Verhalten.

39	 Wiesehöfer 2019, 14 mit eingeschlossenen Zitaten aus Bichler 2001, 218. Inschriftlich sind Tem-
pelbauten belegt. Aber: »Ein achaimenidenzeitlicher Feuertempel ist […] bis heute nicht be-
legt.«

40	 Tuplin 2004, 168.
41	 Xen. an. 4, 5, 35. Tuplin 2004, 168 – 169 Sonne = Mithras (Strab. 15, 3, 13). Umfassend: Jacobs 1991, 

49 – ​80.
42	 Tributzahlungen: Xen. an. 4, 5, 24. Strabon (11, 14, 9) behauptet, dass die Armenier jährlich 

30 000 Fohlen für das Fest abliefern mussten (vgl. Lendle 1995, 241). Zum in persischen Quellen 
belegten Fest s. Radt 2008, 325. Mithras erhält seine exponierte Stellung im Pantheon erst mit 
Artaxerxes II. Erste Erwähnung in griechischen Quellen: Duris von Samos, FGrHist 76 F 5 (nach 
der Expedition Alexanders des Großen).

43	 Xen. an. 1, 4, 18. Tuplin 2004, 169 mit Anm. 50.
44	 Xen. an. 1, 6, 7. Tuplin 2004, 169 – 170.
45	 Tuplin 2004, 169 – 170. Für die Eidleistung musste, so Tuplin, nicht eigens die griechisch-​ana-

tolische Göttin aufgesucht werden, weil die Perser sie mit ihrer Göttin Anahita gleichsetzten. 
Anders Bremmer 2004, 9 – ​10.



Christoph Auffarth202

4	 Differenzierungen des antiken Opfers: Der Begriff, die Einheit 
des Rituals, kulturelle Codierung von Religion

Mit dem einen Begriff des Opferns bezeichnen die Wissenschaften eine ungeheure 
Vielzahl von rituellen Handlungen in unterschiedlichen Kulturen. Die Versuche, sie auf 
ein anthropologisches Universal zurückzuführen, wie das Burkert und Girard getan 
haben, machen Teilaspekte zum Schlüssel für das Ganze46. Die Konzentration auf das 
blutige Opfer oder die Gleichsetzung der Symbolik von Jagd, Opfer und Krieg erweisen 
sich als unzulässige Reduktion. Auch schon für Opfer in der Antike bedarf es der Dif-
ferenzierung. Günther Schörner hat gezeigt, wie sich die Ikonographien der Opferdar-
stellungen in den Provinzialreligionen des Römischen Reiches unterscheiden und nicht 
als ›römisches‹ Opfer zusammengezogen werden können. An dem hier untersuchten 
Fall, wie der Grieche Xenophon die Opfer bei seinem langen Aufenthalt im Perserreich 
kaum unterscheidet, während Herodot neugierig die Differenz beobachtet, zeigt sich, 
wie die persischen Herrscher einerseits kultursensibel mit den von ihnen beherrsch-
ten Ethnien umgehen, andererseits von ihnen Tribute für eigene persische Opfer zum 
Mithrasfest eintreiben. Xenophon hingegen geht von den gleichen Göttern aus, die nur 
je andere Namen tragen und andere Rituale erwarten. Aber für ihn ist zentral, dass er 
als Stratege jederzeit die Situation beherrscht, indem er auf griechische Weise von sei-
nen Göttern Information über das, was kommen wird, einholt und dann souverän han-
deln kann, wie es einem Feldherrn gebührt. Dafür bleibt er Herr über das Opfer, nicht 
der Mantis; das Opfer nimmt die Angst vor dem riskanten Unternehmen.

Bibliographie

Auffarth 2008 C. Auffarth, Teure Ideologie – billige Praxis: Die ›kleinen‹ Opfer in 
der römischen Kaiserzeit, in: E. Stavrianopoulou – A. Michaels – C. Ambos (Hrsg.), 
Transformations in sacrificial practices. From antiquity to modern times, Perfor-
manzen 15 (Münster 2008) 147 – ​170

Auffarth 2012 C. Auffarth, Religious education in classical Greece, in: I. Tanaseanu-
Döbler – M. Döbler (Hrsg.), Religious education in pre-modern Europe (Leiden – 
Boston 2012) 39 – ​61

Auffarth 2023 C. Auffarth, Opfer. Eine Europäische Religionsgeschichte (Göttingen 
2023)

Auffarth, im Druck C. Auffarth, The dark side of human beings. Historical settings of 
Walter Burkert’s Homo necans, in: J. Brodd (Hrsg.), Celebrating fifty years Homo 
necans (im Druck)

Beekes 2009 R. Beekes, Etymological dictionary of Greek (Leiden 2009)

46	 Auffarth 2023. Zu Burkert: Auffarth, im Druck.



Opfern in der Fremde und Zuhause 203

Bendlin 1997 A. Bendlin, Peripheral centres – central peripheries: religious communi-
cation in the Roman empire, in: H. Cancik – J. Rüpke (Hrsg.), Römische Reichsreli-
gion und Provinzialreligion (Tübingen 1997) 35 – ​68

Bichler 2001 R. Bichler, Herodots Welt. Der Aufbau der Historie am Bild der fremden 
Länder und Völker, ihrer Zivilisation und ihrer Geschichte ²(Berlin 2001)

Bowden 2004 H. Bowden, Xenophon and the scientific study of religion, in: C. Tuplin 
(Hrsg.), Xenophon and his world, Historia Einzelschriften 172 (Stuttgart 2004) 229 – ​
246

Breitenbach 1967 RE 9 A2 (1967) 1569 – ​2052 s. v. Xenophon von Athen (H. R. Breiten-
bach)

Bremmer 1997 DNP 3 (1997) 709 – ​714 s. v. Divination VI. Griechisch (J. N. Bremmer)
Bremmer 1999 J. N. Bremmer, Persian Magoi and the birth of the term ›magic‹, ZPE 

126, 1999, 1 – ​12
Bremmer 2004 J. N. Bremmer, The spelling and meaning of the name Megabyxos, 

ZPE 146, 2004, 9 – ​10
Bremmer 2019 J. N. Bremmer, Animal sacrifice, in: J. N. Bremmer, The world of Greek 

religion and mythology. Collected essays 2, Wissenschaftliche Untersuchungen 
zum Neuen Testament 433 (Tübingen 2019) 303 – ​348

Burkert 1972 W. Burkert, Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten 
und Mythen, RGVV 39 (Berlin 1972)

Burkert 1984 W. Burkert, Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion 
und Literatur, SHAW-PH 1984, 1 (Heidelberg 1984)

Burkert 1990 W. Burkert, Herodot als Historiker fremder Religionen, in: G. Nenci 
(Hrsg.), Hérodote et les peuples non Grecs, Entrétiens sur l’antiquité classique 35 
(Vandœuvres 1990) 1 – ​32

Cancik – Rüpke 2009 H. Cancik – J. Rüpke (Hrsg.), Die Religion des Imperium Ro-
manum. Koine und Konfrontation (Tübingen 2009)

Carbon – Pirenne-Delforge o. J. J.-M. Carbon – V. Pirenne-Delforge, Dossier of regu-
lations concerning the cult of the Goddess at Marmarini (near Larisa). Text, trans-
lation, commentary, in: Collection of Greek Ritual Norms – CGRN [cgrn.ulg.ac.be], 
https://doi.org/10.54510/CGRN225

Casabona 1966 J. Casabona, Recherches sur le vocabulaire des sacrifices en grec des 
origines à la fin de l’époque classique (Aix-en-Provence 1966)

Dillon 2008 M. P. J. Dillon, Xenophon sacrificed on account of an expedition: Divina-
tion and the Sphagia before ancient Greek battles, in: V. Mehl – P. Brulé (Hrsg.), Le 
sacrifice antique (Rennes 2008) 235 – ​252

Eidinow 2023 E. Eidinow, Oracular failure in ancient Greek culture, in: R. D. Woodard 
(Hrsg.), Divination and prophecy in the ancient Greek world (Cambridge 2023) 93 – ​
115

Flower 2008 M. A. Flower, The seer in ancient Greece (Berkeley 2008)
Flower 2017 M. A. Flower (Hrsg.), The Cambridge companion to Xenophon (Cam-

bridge 2017)

https://doi.org/10.54510/CGRN225


Christoph Auffarth204

Frisch 2020 M. Frisch, ἔτυχε γὰρ θυόμενος. Opferrituale auf dem Zug der Zehntau-
send (Xenophon, Anabasis), in: M. Zinko (Hrsg.), Krieg und Ritual im Altertum, 
17. Grazer Althistorische Adventgespräche (Graz 2020) 1 – ​23

Gladigow 1986 B. Gladigow, Homo publice necans. Kulturelle Bedingungen kollekti-
ven Tötens, Saeculum 37, 1986, 150 – ​165

Gladigow 1990 B. Gladigow, Χρῆσθαι θεοῖς Chresthai theois. Orientierungs- und 
Loyalitätskonflikte in der griechischen Religion, in: C. Elsas – H. G. Kippenberg 
(Hrsg.), Loyalitätskonflikte in der Religionsgeschichte. Festschrift für Carsten Colpe 
(Würzburg 1990) 237 – ​251

Henrichs 1981 A. Henrichs, Human sacrifice in Greek religion: Three case studies, 
in: J. Rudhardt – O. Reverdin (Hrsg.), Le sacrifice dans l’antiquité, Entretiens 27 
(Vandœuvres 1981) 195 – ​235

Jacobs 1991 B. Jacobs: Der Sonnengott der Achämeniden, in: J. Kellens (Hrsg.), La reli-
gion iranienne à l’époque Achéménide (Gent 1991) 49 – 80

Jameson 1991 M. H. Jameson, Sacrifice before battle, in: V. D. Hanson (Hrsg.), Hop-
lites. The classical Greek battle experience (London 1991) 197 – ​227

Klinkott 2023 H. Klinkott, Xerxes. Der Großkönig in Griechenland (Stuttgart 2023)
Kossatz-Deissmann 1981 A. Kossatz-Deissmann, Nestor und Antilochos. Zu den spät-

archaischen Bildern mit Leberschau, AA 1981, 562 – ​576
Lane Fox 2004 R. Lane Fox (Hrsg.), The long march: Xenophon and the ten thousand 

(New Haven 2004)
Lendle 1995 O. Lendle, Kommentar zu Xenophons Anabasis (Bücher 1 – ​7) (Darmstadt 

1995)
Meister 1990 K. Meister, Die griechische Geschichtsschreibung von den Anfängen bis 

zum Ende des Hellenismus (Stuttgart 1990)
Nickel 1992 R. Nickel, Kyrupädie: die Erziehung des Kyros, griechisch – deutsch 

(Darmstadt 1992)
Nickel 2014 R. Nickel, Der verbannte Stratege. Xenophon und der Tod des Thukydides 

(Darmstadt 2014)
Otto 1917 R. Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und 

sein Verhältnis zum Rationalen (Breslau 1917)
Parker 2000 R. Parker, Sacrifice and battle, in: H. van Wees (Hrsg.), War and violence 

in ancient Greece (London 2000) 299 – ​313
Parker 2004 R. Parker, One man’s piety: The religious dimension of the Anabasis, in: 

Lane Fox 2004, 131 – ​153
Pirenne-Delforge 2020 V. Pirenne-Delforge, Le polythéisme grec à l’épreuve d’Héro-

dote (Paris 2020)
Polinskaya 2010 I. Polinskaya, Shared sanctuaries and the gods of the others: on the 

meaning of »common« in Herodotus 8, 144, in: R. M. Rosen – I. Sluiter (Hrsg.), Valu
ing others in classical antiquity (Leiden 2010) 43 – ​70

Radt 2008 S. Radt (Hrsg.), Strabons Geographika, 7. Buch IX – XIII: Kommentar (Göt-
tingen 2008)



Opfern in der Fremde und Zuhause 205

Rüpke – Woolf 2021 J. Rüpke – G. Woolf, Religion in the Roman empire, Die Reli-
gionen der Menschheit 16, 2 (Stuttgart 2021)

Schnyder 1953 F. Schnyder, Die Religiosität Xenophons (Diss. Universität Basel 1953)
Schörner 2005 G. Schörner (Hrsg.), Romanisierung – Romanisation: Theoretische 

Modelle und praktische Fallbeispiele, BARIntSer 1427 (Oxford 2005)
Schwab 2020 A. Schwab, Fremde Religion in Herodots ›Historien‹. Religiöse Mehr-

dimensionalität bei Persern und Ägyptern, Hermes Einzelschriften 118 (Stuttgart 
2020)

Stengel 1910 P. Stengel, Opferbräuche der Griechen (Leipzig 1910)
van Straten 1995 F. T. van Straten, Hierà kalá. Images of animal sacrifice in archaic 

and classical Greece, Religions in the Graeco-Roman world 127 (Leiden 1995)
Spieß 1992 A. B. Spieß, Der Kriegerabschied auf attischen Vasen der archaischen Zeit 

(Frankfurt am Main 1992).
Trampedach 2015 K. Trampedach, Politische Mantik. Die Kommunikation über Göt-

terzeichen und Orakel im klassischen Griechenland, Studien zur Alten Geschichte 
21 (Heidelberg 2015)

Tuplin 2004 C. Tuplin, The Persian empire, in: Lane Fox 2004, 154 – ​183
Wiesehöfer 2019 J. Wiesehöfer, Heiligtümer und Kultplätze in der achaimenidischen 

Persis, in: R. Achenbach (Hrsg.), Persische Reichspolitik und lokale Heiligtümer, 
Beihefte zur Zeitschrift für Altorientalische und Biblische Rechtsgeschichte 25 
(Wiesbaden 2019) 11 – ​21

Will 2022 W. Will, Der Zug der 10 000. Die unglaubliche Geschichte eines antiken 
Söldnerheeres (München 2022)

Yunis 2019 H. Yunis (Hrsg.), Albert Henrichs, Collected papers II (Berlin 2019)
Ziehen 1929 RE 3 A2 (1929) 1669 – ​1679 s. v. Σφάγια (L. Ziehen)

Christoph Auffarth, Wellerscheid 102, 53804 Much, Deutschland. 
auffarth@uni-bremen.de

mailto:auffarth@uni-bremen.de

