Opfern in der Fremde und Zuhause:
Xenophons interkulturelle Erfahrungen
mit dem Ritual

Christoph Auffarth

Abstract In the sense in which Giinther Schéorner has worked out differences of ‘Roman’
sacrifice in the provinces, the article asks what experiences the Greeks had with sacrifice
in Persia and how they perceived cultural differences. The same term sacrifice denotes
very different actions. The grand theories of sacrifice that seek to trace it to anthropo-
logical universals do not apply here. Xenophon’s Anabasis is primarily concerned with
two types of sacrifice: (1) Hieroscopy as a major sacrifice before major decisions about ex-
peditions. This involves ‘reading’ the liver and other offal of sacrificial animals. (2) Before
each battle, a fighter stabs an animal (sphagia) watching, how the blood flows. Again, this
involves foresight (divination) as to whether the gods indicate a favourable outcome for
the battle. If they turn out negative, they must be repeated. In contrast to the curiosity of
Herodotus, who describes the difference of the cultures (nomoi), Xenophon has a different
interest. As the leader of the army, there must be no unknown and foreign situations that
he does not master. Thus, even in Persia, it is the same gods that he consults, the same
sacrificial act, Greek soothsayers (manteis) explain the sacrifice and always Xenophon is
present at the sacrifice to supervise the seers. A general must always be master of the
situation.

Schlagworter // Keywords Opfer, Krieg, Hieroskopie, Sphagia, Fremdheit // sacrifice,
war, Hieroscopy, Sphagia, strangeness

1 Interkulturelle Erfahrungen im Fall des Opferrituals.
»Griechisch opfern«: innergriechische Vielfalt

Wenn man fragt, was »griechisch opfern« heif3t, so sté3t man auf eine hohe Vielfalt
von Praxen, die mit dem Wortfeld 00ewv benannt werden'. Das umfasst nicht nur das
Tieropfer vom Stier bis zur Taube oder dem Fisch, sondern vegetabile Opfer ebenso
wie Libationen. Die Opferideologie hebt die grofien Opfer heraus, aber in der Praxis
spielen etwa das Ferkelopfer und iiberhaupt die kleineren Opfer eine zahlenmafig viel
groflere Rolle. Selbst das Aufstellen von Opfergaben kann so bezeichnet werden oder

1 Casabona 1966.

Christoph Auffarth:

Opfern in der Fremde und Zuhause: Xenophons interkulturelle Erfahrungen mit dem Ritual.
In: L. Diers — D. Hagmann - B. Hamarneh - J. Kopf — H. Schérner (Hrsg.), Cursus studiorum.
Festschrift fiir Giinther Schorner zum 65. Geburtstag. Heidelberg: Propylaeum 2025, 191-205.
https://doi.org/10.11588/propylaeum.1414.c20110


https://doi.org/10.11588/propylaeum.1414.c20110

192

Christoph Auffarth

das Spenden von Geld?. Kann man demgegentiber das >Greek normative sacrifice< kon-
struieren®? Es gab keine Handbiicher oder geschriebenen Rituale, wie das in der christ-
lichen Tradition bis in Kleinigkeiten festgelegt ist. Letzteres setzt eine jahrelange Aus-
bildung professioneller Experten und die Institution religiosen Wissens voraus. Das
gibt es in der griechischen (und rémischen) Antike nicht, Priester sind in der Regel
»Freizeitpriester« fir ein Jahr. Die leges sacrae, jetzt »Greek normative rituals< genannt,
legen in der Regel Ausnahmen von einer gedachten Norm fest. Bei aller Differenz in
den griechischen Poleis und gegeniiber den Empfangern (mannliche, weibliche Gott-
heiten, Heroen, namenlose gottliche Wesen, olympisches und chthonisches Opfer)?,
dem minimalen Expertenwissen auf der anderen Seite, gibt es doch auch wieder das
Bewusstsein, dass Hellenen auf eine bestimmte Weise opfern. Das konnten sie, genauer
ihre Abgesandten, zu den panhellenischen Festen (theoroi, Oewpot), beobachten und in
die Praxis zu Hause in ihrer Polis zuriickspiegeln. Am Ende des 8. Buches von Herodots
Historien (Hdt. 8, 144) verwehren sich die Athener gegeniiber den Spartanern, dass sie
sich je mit den Persern verbiinden konnten. Begriindend verweisen sie auf »das glei-
che Blut, gleiche Sprache, die gemeinsamen Heiligtiimer und die gleichgearteten Sit-
ten«’. Das konstituiert das Hellenische.

Der Ausdruck »griechisch opfern« ist zum ersten Mal verwendet in einer relativ
neu gefundenen Inschrift aus Marmerini (in der Néhe von Larissa). Es geht dabei um
den Kult einer orientalischen Gottin (der Name ist nicht genannt). In der Inschrift sind
die Rituale eines >Mysterienkultes« festgelegt. Dabei wird erlaubt, dass man ihr auch
»griechisch opfern« diirfe. Die sorgfaltige Edition und Kommentierung datiert auf die
Spanne 225-150 v. Chr.%, also in hellenistische Zeit. »Griechisch« steht gegen orienta-
lische Rituale. Aus der Erfahrung der Andersheit der Rezipientin des Opfers ergibt sich
eigentlich die Anforderung, der orientalischen Goéttin auch »orientalisch« zu opfern.
Aber die Regel ist hier aufgehoben zum Vorteil der Opfernden, eine Geschmacklosig-
keit fir die Gottin.

1.1 Differenzhermeneutik

Fur die folgenden Uberlegungen untersuche ich, wie »die Griechen< und >die Perser<
das Ritual des Opferns gegenseitig beobachten und dabei ihre ethnische Identitat von
einander abgrenzen. Als Beispiel verwende ich den langen Aufenthalt einer griechi-
schen Armee unter der Filhrung des Xenophon um das Jahr 400 herum, den dieser

Auffarth 2008. Zur Differenz zwischen Opferideologie und Praxis: van Straten 1995.

Bremmer 2019.

Auffarth 2012.

... T0 EAAN VKOV, €0V Spapdv Te kol OpdyAwooov, kol Bedv idpipata te kowvd kai Buoiot 1j0ed
Te kol opotpoma. Dazu Polinskaya 2010, 43-70.

6 Pirenne-Delforge 2020; Carbon - Pirenne-Delforge o.]., CGNR 225.

U1 W N



Opfern in der Fremde und Zuhause

193

einige Zeit spater in seinem Buch Anabasis beschrieb. Dabei beobachtete er, »wie die
Perser opfern auf die Ritualanweisungen der Mager hin«’.

Der Begriff >opfern< suggeriert eine Einheit und die gleiche Handlung. Mit dem
Wortfeld im Griechischen ist aber eine Identifizierung aus griechischer Sicht tibersetzt
und gerahmt, die die Handlung der Fremden (in diesem Fall der Perser) mit einem den
griechischen Lesenden und Horenden vertrauten Wort benennt. Werden aber die Dif-
ferenzen tiberhaupt wahrgenommen und wie werden sie kommuniziert?

Giinther Schorner hat fir das Opfern im Romischen Imperium die sprachlichen,
ikonographischen und archéologischen Befunde fiir Africa und Kleinasien untersucht
und dabei die erheblichen Unterschiede herausgearbeitet. Dies war die Frucht einer
Forschungskooperation im Rahmen des Schwerpunktprogramms der DFG, die sich
die Aufgabe gestellt hat, zu untersuchen, wie im Imperium Romanum einerseits in
den Provinzen indigene Gotter verehrt werden, teilweise in ein neues Gewand ge-
hillt. Dazu treten andererseits neu eingefiithrte Kulte der Kolonialherren, ohne dass
die Romer eine >Reichsreligion« als Mittel der Herrschaft aufgezwungen hatten. Statt
der >Romanisation< erwies sich in den Diskussionen die »>Selbst-Romanisierung« der
Beherrschten als der zentrale Vorgang®. Erst mit der Selbstangleichung an die dstheti-
schen Regeln, der rituellen >Sprache«< der Rémer und dem Austausch innerhalb des Im-
periums’ entsteht so etwas wie eine Reichsreligion. Die Zusammenarbeit der in ihren
Fragestellungen, Quellen, Methoden, Begriffen und Theorien so unterschiedlichen Dis-
ziplinen der Altertumswissenschaften Archiologie, Philologien, Alter Geschichte und
Religionswissenschaft fithrte zu fruchtbaren Missverstandnissen, intensiven Diskus-
sionen, Beobachtungen auf der Mikro-, Meso- und Makroebene, am Einzelbefund und
zu den Versuchen, dafiir integrierende Konzepte zu entwickeln. Die Tagungen waren
immer intensiv, brachten die voran, die sich auf die interdisziplindre Arbeit einlieflen
(unter den Archiologen war das besonders Guinther Schérner) und fithrten in den Dis-
ziplinen zu neuen Perspektiven, das Material anders anzuschauen und neu zu sehen.
Die Romische Religion hat durch das Schwerpunktprogramm eine ganz neue Grund-
lage gewonnen. Dabei ermdglicht die Methode der Differenzhermeneutik zu verglei-
chen: Das von Rémern und Provinzialen mit dem gleichen Wort bezeichnete Handeln
erweist sich als sehr different. Im Machtgefalle des Imperiums setzte sich weder die

7 Am Schluss der Kyrupédie berichtet Xenophon (Xen. Kyr. 8, 7, 3): Als sehr alter Mann kommt
Kyros zum siebten Mal in seiner Regierungszeit nach Persien. Er erfahrt im Traum, dass sein
Ende nahe ist. »Er nahm sofort die Opfertiere und brachte Zeus, dem Gott seiner Vorfahren,
Helios und den tbrigen Goéttern die Opfer nach persischem Brauch dar auf den Hoéhen der
Berge (wg Iépoon Bvovow).« Er opfert, wenn er Medien betritt, den Gottern Mediens (Xen.
Kyr. 2, 1, 1).

8 Schorner 200s5.

9 Der grundlegende Aufsatz von Andreas Bendlin, »Peripheral centers — central peripheries«
machte 1997 den systematischen Aufschlag (Bendlin 1997). Die Abschlusstagung des SPP 1080:
Cancik — Ripke 2009.



194

Christoph Auffarth

Religion der Provinzialen noch die der Kolonialherren durch, sondern es entstand et-
was Drittes, was man als Reichsreligion bezeichnen kann™’.

Diese Differenzhermeneutik wende ich im Folgenden fiir die Zeit vor der Koiné des
Hellenismus und des Imperium Romanum an. Wie erkennt der Stratege Xenophon im
Dienst des Persers das Fremde, die Kultur der Perser, und wie wird daraus die Identitat
der Hellenen als Einheit: eines Atheners, der die Spartaner fiir das Vorbild der Helle-
nen halt?

2 Das Opfern vor der Schlacht: Grenziiberschreitung und Divination
2.1 Sakrale Handlung und Schlachten: Opfern im Krieg

Wir wenden uns dem Strategen Xenophon aus Athen zu''. Dieser wird eingeladen, sei-
nen Freund zu begleiten, der sich mit seinen Griechen als Soldner bei Kyros verdingt
hat, weil der dessen Bruder die persische Konigsherrschaft streitig machen will. Bald
aber wird Xenophon selbst Stratege. Geradezu skrupulés hélt er sich als Anfithrer der
Truppe an die Rituale. Die Auszugsopfer vor dem Uberschreiten der Grenze zum Feind,
SwPartipia’?, kommen in der Anabasis nicht vor, denn das ganze militdrische Gesche-
hen spielt sich ja schon auflerhalb der Siedlungsgebiete der Hellenen ab. Zwei ver-
schiedene Rituale sind vorgesehen, die vor dem Beginn einer Schlacht zum Zweck der
Mantik, zur Erkundung der gottlichen Zustimmung, durchgefithrt werden®’. Es handelt
sich nicht um das sonst in den griechischen Poleis tibliche Tier-Opfer, wenn das Tier
geschmiickt im Festzug zum Altar geleitet, getotet, geschlachtet und anschlieflend in
frohlicher Runde verzehrt wird. Es geht vielmehr um das grof3e Opfer, das am Beginn
eines Krieges in einem grof3en Ritual vollzogen wird, um aus den Innereien des Tieres
die Aussichten auf Erfolg >lesen< zu konnen, indem ein Wahrsager (mantis, pavtig) mit
seiner Expertise die Leber und andere innere Organe priift. Auch wéhrend der Expedi-
tion werden vielfach solche aufwindigeren Opfer mit Inspektion der Innereien durch-
gefiihrt und von einem Hopliten gepriift, der gleichzeitig Seher ist. Und angesichts der

10 Zu dem Versuch einer Synthese in Riipke — Woolf 2021 s. meine Rezension: »Eine neuartige re-
ligionswissenschaftliche Geschichte der Religion im Romischen Reich« (https://blogs.rpi-virtu
ell.de/buchempfehlungen/2022/01/14/religion-in-the-roman-empire/, 14. 01. 2022).

11 Nach dem umfassenden Artikel von Breitenbach in der RE (Breitenbach 1967) ist die Literatur
enorm gewachsen, darunter das Cambridge Companion (Flower 2017). Knappe Charakteristik
des Historikers bei Meister 1990, 70-76. Zur Religiositit bleiben die Beobachtungen Schnyders
im Gesamtceuvre von Xenophon 1953 eine brauchbare Stellensammlung und -kommentierung
(Schnyder 1953).

12 Ein besonders aufwindiges Ubergangs-Opfer erzihlt Herodot: Als die Spartaner den Grenz-
fluss zum Gebiet der Argiver iiberschreiten (Hdt. 6, 76), verbietet das Ritual (der Flussgott) den
Ubertritt auf argivisches Gebiet. Der Spartanerkénig umgeht es und kann den Argivern eine
vernichtende Niederlage beibringen. Aber er endet spater schrecklich, mit Wahnsinn geschla-
gen.

13 Umfassend zur griechischen Divination und der Rolle des Mantis s. Bremmer 1997, 709-714;
Burkert 1984, 43-54; Flower 2008.


https://blogs.rpi-virtuell.de/buchempfehlungen/2022/01/14/religion-in-the-roman-empire/
https://blogs.rpi-virtuell.de/buchempfehlungen/2022/01/14/religion-in-the-roman-empire/

Opfern in der Fremde und Zuhause

195

enormen korperlichen Belastungen fiir die Kampfer ist das proteinhaltige Fleisch ein
willkommener Nahrungsteil, den man durch das Ritual des normalen Opferns erhalt.
Dafiir fihrt die Armee eine Herde von Schafen und Ziegen mit, die >Vorratshaltung auf
vier Beinens, die aber das Vorankommen verlangsamt. Nur dient die Herde nicht nur
der Fleisch-Nahrung, sondern ein betrachtlicher Teil der Tiere wird fiir einen anderen
Zweck gebraucht, der nicht der Starkung der Soldaten dient.

y V \ \J 7 (J Yy 0 ? Vs

0
B g i
& /
Can N
.
3

|
|
|
|

¢

' J
. =, Sz
AN IE ARAE AR IED
Abb. 1 Attisch-rotfigurige Amphora des Kleophrades-Malers, um 500 v. Chr., Wiirzburg,
Martin-von-Wagner-Museum L 507 (Umzeichnung: A. Furtwingler — K. Reichhold [Hrsg.],

Griechische Vasenmalerei. Auswahl hervorragender Vasenbilder Ser. 2 Tafeln [Miinchen
1909] Taf. 103)

|
!
-

.
A
.

|

Ein solches Opfer mit Eingeweideschau (hieroskopia, iepockormia) ist auf einer Ampho-
ra in Wiirzburg dargestellt'*: Ein nackter Knabe halt die Leber des geopferten Tieres,
das nicht zu sehen ist, aber entsprechend der Grof3e der Leber ein grof3es Tier gewesen

14 Eine umfassende Dokumentation hat van Straten 1995 gesammelt und katalogisiert. Die att.-rf.
Amphora Wiirzburg L 507 wird dem Kleophrades-Maler zugeschrieben und um 500 v. Chr. da-
tiert: Beazley, ARV? 181, 1; CVA Wiirzburg (2) Taf. 8—11; ThesCRA III (2005) 8 Nr. 27 b. Die Dar-
stellungen der Hieroskopie (u.a. die >Leberschau<) umfassend bei van Straten 1995, Kat.-Nr. V
241 - V 262 (V 262: Abb. 165).



196

Christoph Auffarth

sein muss, einem Krieger in voller Riistung zur Inspektion hin. Der priift gerade etwas
genau, das er in die Hand genommen hat, wohl die Gallenblase. Rechts hinter ihm steht
eine Frau mit einer Phiale in der Hand. Was in der Realitit auf dem Schlachtfeld vor
versammeltem Heer geschieht, wird hier vorgezogen auf den »Abschied des Kriegers<
zu Hause?. Statt des Vaters als alter Mann steht hier ein skythischer Krieger mit der
phrygischen Miitze, der in der Hand das Opferbeil halt, aber im Krieg als einer der be-
riichtigten Bogenschiitzen die Hopliten unterstiitzte.

Solche Opfer werden kurz »die heiligen (Handlungen)«, ta tep&, genannt'®. Bei den
Opfern, die Xenophon am haufigsten beschreibt, geht es um das kleine Opfer-Ritual
der Sphagia (c@dyta)'’, in dem ein Hoplit aus dem Heer mit entsprechender Erfahrung
ein Tier mit dem Schwert in den Hals absticht und dann beobachtet, wie das Blut aus
der Halsschlagader herausstromt. Dieses Ritual ist gut erforscht*®. Der Hoplit klemmt
das kleine Tier, eine Ziege bzw. einen Bock'’, zwischen die Knie oder driickt es mit dem
einen Knie nach unten, zieht die Schnauze des Tiers so nach oben, dass die Kehle ge-
streckt ist, und sticht dann sein Schwert in den Hals?°. Das Blut stromt aus und wird
divinatorisch von dem darin erfahrenen Hopliten-Mantis beobachtet. Danach wird der
Kadaver verscharrt. Das Téten dient nur der Divination und ist also als ein »Vernich-
tungsopfer« zu bezeichnen. Die aufwandige Herdenhaltung im Tross der Armee néahrt
nicht zuerst die Krieger. Die Sphagia-Opfer vor jeder Schlacht — oftmals sind mehrere
Versuche notig — verschlingen eine Grof3zahl der Herdentiere, ohne dass die Krieger
davon gestarkt wiirden.

Oder vielleicht eine psychologische Starkung der Kampfes- und Mordlust, die die
Krieger vom Ritual dann auf die Gegner tibertragen? Das ist fragwiirdig?!, denn es
konnten nur wenige das Ritual beobachten: wie das Tier abgeschlachtet wird, wie
das Blut herausschief3t, das Tier verendet. Das Toten des Tieres, das dem Toten des
menschlichen Gegners vorausgeht und die Mordlust entfesselt, konnen die Tausenden,

15 Grundlegend Kossatz-Deissmann 1981 mit Katalog; Spief§ 1992.

16 Zur Lexik in der Anabasis: Frisch 2020, 10-12. Umfassend: Casabona 1966. Der Begriff ta tepa
als Oberbegriff umfasst sowohl das normale Opfer, die Opfer zur Hieroskopie und die Sphagia.

17 Meist im Plural. Das Verb bezieht sich auf den Schnitt mit dem scharfen Messer bzw. Schwert
am Hals, selten auch fiir den Nacken und das Opferbeil verwendet. Es hat keine Verwandten in
anderen Sprachen: Beekes 2009, 1426-1427.

18 Grundlegend: Jameson 1991. Dann hat Parker 2004 sich der Frage gewidmet und (ebenfalls um-
fassend, aber auch mit Bezug auf Xenophon) Dillon 2008; Frisch 2020. Altere Literatur: Stengel
1910, 92—102; Ziehen 1929; Casabona 1966, 180-193.

19 In den Darstellungen ist es meist ein Bock: Dillon 2008, 2438.

20 Ikonographisch: van Straten 1995, V 144 Abb. 112; att.-rf. Kylix in der Art des Eucharides-Malers,
datiert um 490/480 v. Chr.: Beazley, ARV? 1570, 12; CVA Cleveland, Mus. of Art (1) Taf. 37, 1; vgl.
van Straten 1995, V 146. Van Straten 1995 kommt (106. 187) bei der Auswertung seines samples
zu dem Schluss, dass der Moment des Totens sonst selten dargestellt, aber bei den Schlacht-
Sphagia die Regel ist.

21 Jameson 1991, 221 fasst die Bedeutung zusammen: »Wir toten (das Opfertier), lasst uns toten
(die Gegner)!«. Ahnlich Burkert 1972, 59 und Henrichs 1981, 215-216 = Yunis 2019, 50-51; vgl.
Yunis 2019, 161—-166. Aber das trifft besonders das divinatorische Ziel des Rituals nicht; das T6-
ten ist fur die meisten in der Armee nicht sichtbar (im Gegensatz zum Erzdhler und zum Va-
senmaler). Kritisch aus anderen Griinden: Parker 2004, 305-307. Zur Differenz von Opfern und
Toéten im Krieg: Gladigow 1986, 150-165.



Opfern in der Fremde und Zuhause

197

die der Schlacht entgegenfiebern, nicht sehen. Das Ritual hemmt eher als dass es
enthemmt. Erlost schreien sich die Krieger zu, dass das Opfer gelungen ist und der
Kampfruf »Zeus der Retter und uns der Sieg!« geht wie ein Lauffeuer durch die ganze
Armee. Die von Walter Burkert beobachtete Sexualisierung des Vorgangs, dass in My-
thos und Ikonographie die Opferung junger Frauen in dieser Form des Rituals durch-
gefiihrt wird, ist auf dem Theater bedeutungsgeladen; fiir die meisten Krieger aber ist
der >Mord« nicht wahrnehmbar??.

Bezeichnend sind zwei Motivationen des Xenophon, das Opfern so ernst zu neh-
men: Bevor Xenophon das Angebot des Kyros annahm, seinen Feldzug zu begleiten,
der ihm die Konigsherrschaft einbringen sollte, fragt er Sokrates um Rat. Der emp-
fiehlt ihm, das Orakel in Delphi zu konsultieren. Xenophon stellt dort aber nicht die
zentrale Frage, ob das Orakel ihm empfiehlt, mit dem Erzfeind, den Persern/Medern,
zusammenzuarbeiten, aus Sicht seiner Athener Mitbtirger den Verrat des Medismos zu
begehen®. Er stellt vielmehr die Frage, welchem Gott er opfern solle fiir einen guten
Ausgang der Reise, die er vorhabe®*. Xenophon setzt also voraus, dass das Orakel ja
wissen sollte, wohin die Reise gehe. Sokrates tadelt Xenophon dafiir scharf. Die Frage,
welchem der Gotter er wohl opfern solle, impliziert, dass er auch im Ausland dem rich-
tigen Gott opfern und ihn bitten kann. Denn offenbar gibt es ein und dieselben Gétter,
die in der Fremde nur einen anderen Namen haben.

Was aber bringt, zweitens, das Opfer den Menschen von Seiten der Gotter? Das er-
klart Sokrates, Xenophons philosophischer Lehrer so: Die Goétter geben, wenn man
sie fragt, Informationen - nicht immer gleich verstandlich. Sie sind allwissend. Aber
sie greifen nicht ein; handeln miissen die Menschen selbst und sind fiir ihre Handlung
auch verantwortlich®.

2.2 Keine Schlacht ohne Opfer: die Praxis

Fir den religios skrupulésen Xenophon ist die Einholung des Gott-begiinstigten Mo-
ments vor der Schlacht unabdingbar, so dass im Tross der Armee eine ganze Herde von
geeigneten Opfertieren mitgefithrt werden musste. Mehrmals braucht er etliche Wie-
derholungen, bis sich endlich die Gunst der Gotter zeigt*. Die mehrmalige Wieder-
holung ist nicht, wie bei den Romern, eine Wiederholung, weil ein Ritual nicht korrekt

22 Burkert 1972, 70-85. Polyxena als Sphagion-Opfer auf der att.-sf. Amphora des Timiades-Ma-
lers in London, Brit. Mus. 97.7-27.2, datiert um 560/550 v. Chr.: Beazley, ABV 97, 27; van Straten
1995, V 422 Abb. 118; vgl. 114.

23 Nickel 2014, 74-75. Jetzt grundlegend fiir die Sicht der Perser: Klinkott 2023. Meister 1990, 71
erwagt, ob das schon der Grund fir Xenophons Verbannung aus Athen gewesen sei.

24 Xen. an. 3, 1, 6: 6 Zevo@@v Enfpeto TOV ATOAA® Tive Gv Bedv Bdwv Kkal edxOpevog kdAALoTO
kol aploto EABoL Thv 680V 1jv Emvoel kol KoaAdg tpdéag owbein. Kol dvidev adt@ 0 AOAAwV
Beoig ols £8et Bvewv. Welchen Gottern (Plural!) er opfern solle, ist hier nicht gesagt, vgl. aber
Xen. an. 6, 1, 22, unten Anm. 31; Trampedach 2015, 332. 467.

25 Xen. mem 1, 4. Bowden 2004.

26 Mehrmals Xen. an. 5, 5, 3; Xen. hell. 3, 1,17; 3, 4 u.s.f.



198

Christoph Auffarth

abgelaufen ist, sondern iibliche griechische Praxis; es einfach wieder (und moglicher-
weise bei einem anderen Orakel) anzufragen”. Besonders eindriicklich ist die Szene,
als das Heer endlich das Meer, die Schwarzmeerkiiste bei Kalpes Limen erreicht hat.
Doch damit ist die Heimkehr nicht viel einfacher geworden, aus mehreren Griinden®®:
Schiffe sind keine zu besorgen. Nun steht also wieder ein >Abmarsch< zu Fufl durch
Feindesland bevor und dafiir (émi 1] &p06dw bzw. éml mopeiq) lasst Xenophon Opfer
durchfithren. Als seine Soldaten horen, dass diese ungiinstig ausgefallen seien, meu-
tern sie. Sie unterstellen Xenophon, dass er statt des Abmarschs an Ort und Stelle eine
Siedlung griinden wollte und dafiir den neuen Seher bestochen habe. Der bisherige,
umstrittene Mantis Silanos hatte sich namlich abgesetzt, ein neuer musste eingesetzt
werden. Xenophon ladt seine Soldaten ein, sich selbst beim Opfer ein Bild zu machen.
Xenophon war schon bisher bei jedem Opfer dabei, um dem Mantis auf die Finger zu
schauen, manchmal auch im Dissens?*. Auch beim zweiten und dritten Mal »funktio-
nierten die Opfer nicht« (oK éyiyveto ta lepd €én’ €£08w). Aber wenigstens um Le-
bensmittel zu requirieren, miissten sie losziehen. Auch dafir (¢’ é9p6dw) besteht
Xenophon auf Opfern. Nur: mittlerweile sind alle Opfertiere aufgebraucht. In ihrer Not
kaufen Soldaten Ochsen von der Strafle, Xenophon tiberldsst das Opfern einem ande-
ren der Strategen. Wieder drei Mal misslungen! Als daraufhin ein dritter Stratege mit
2000 Mann aufbricht, um Lebensmittel zu nehmen (Aapfévewv), iberfallt sie der Feind
und totet ein Viertel. Xenophon gelingt es, den Rest zu entsetzen. Doch bei den fol-
genden riskanten Ausfillen gelingen jetzt die Opfer (t& te tepa Npiv kaAd ot Te oiwvol
alolol T& te opayla kKaAAoTo; Xen. an. 6, 5, 21: »die Opfer sind gut, die Vogelzeichen
ginstig und die Sphagia exzellent«). Das Glick hat sich gewendet.

Oder der folgende Fall: Xenophon plant, den unendlich reichen Perser Asidates zu
entfithren. Die Opfer erweisen sich als giinstig, aber der Angriff misslingt. Der Strate-
ge muss abbrechen und befiehlt die Flucht. Da aber der Gesuchte ebenfalls flieht, tref-
fen die beiden zufallig aufeinander und Xenophon kann den Milliardar gefangen neh-
men und sich sein Vermdgen aneignen. »So erfiillten sich die fritheren Omina«. Der
Zufall wollte es; Xenophon fiihlt sich und sein Ritual bestatigt. Er ist reich®.

Das will er aber nicht als Eindruck stehen lassen, vielmehr erzihlt er kurz davor:
Xenophon ist immer noch nicht in der Heimat und hat all seinen Reichtum verloren. Er

27 Gladigow 1990; Eidinow 2023.

28 Xen. an. 6, 4, 15-6, 5, 32. Lendle 1995, 392—402; Will 2022, 159-162.

29 Wenn trotz Opfers eine militdrische Aktion misslingt, berichtet Xenophon nichts vom Ritual.
»Aus diesen zwiespéltigen Berichten l4sst sich zum mindesten eine starke Objektivitat des Ver-
fassers ablesen, die auch da bestitigt wird, wo das Opfer sehr glinstig lautete und die Unterneh-
mung nicht gliickte, wie in Xen. an. 7, 8, 10. Hier scheint Xenophon den Seher verantwortlich
zu machen, obwohl er selbst das Opfer eingeleitet hatte«: Schnyder 1953, 48-49. Will 2022, 160
zum Konflikt mit Silanos: Xenophon hielt sich fiir sein Wissen in der Mantik viel zugute.

30 Xen. an. 7, 8, 9—23. Parker 2004, 152—-153. Parker erledigt Schnyders Berufung auf Rudolf Otto,
Das Heilige (Otto 1917) mit dem einfachen Satz: »Religion is not a mysterium tremendum, an en-
counter with the absolutely other; the gods are reasonable if slightly remote figures with whom
one can business, rather like the better sort of Spartan. But this really is personal religion a la
grecque.«



Opfern in der Fremde und Zuhause 199

fragt in Lampsakos den Seher Euklid von Phleious, den er schon langer kennt und dem
er vertrauen kann (im Gegensatz zu anderen Sehern in der Armee). Der erklart ihm,
dass Zeus Meilichios der Heimkehr im Wege stehe (épm6diog). Ob er ihm denn regel-
mafig opfere? Xenophon antwortet, er habe zu diesem Gott>' seit seiner Abreise aus
Griechenland nicht mehr geopfert. Euklid réit ihm, das sofort nachzuholen. Das tut der
Stratege denn auch gleich. Noch am gleichen Tag erhialt Xenophon ein sehr wertvolles
Geschenk und kurz daraufist er sehr reich, weil er den o. g. Asidates auspliindern kann.

3 Erfahrungen mit Opferritualen in Persien
3.1 Das Opfer geht giinstig aus, der persische Feldherr aber wird getotet

Gleich beim ersten Auftreten Xenophons, der in der Anabasis von sich in der dritten
Person erzéhlt, erteilt der persische Feldherr Kyros dem >Athener< den Auftrag, sei-
nen Soldaten zu melden, das Opfer und die Sphagia seien glinstig ausgefallen (ta tepa
KoAQ kal T o@ayla kahd; Xen. an. 1, 8, 15-16). In der folgenden Schlacht aber wird
Kyros getotet und damit wird auch der Status seines S6ldnerheeres prekéar. Wie kann
Xenophon dann die Opfer (die hier in einem zweistufigen Prozess durchgefiithrt wor-
den sind als Hiera und als Sphagia) als giinstig bezeichnen? Als Losung wird angebo-
ten, dass die Opfer sich fiir den Ausgang der Schlacht bei den Griechen (noch relativ)
giinstig erwiesen, das Omen aber nicht den persischen General einschloss*’. Hat tiber-
haupt Kyros geopfert oder wollte er nur mit dem Ergebnis des (griechischen) Opfers
die Mannschaften einschworen? Ist Zeus Soter der griechische Name fiir einen per-
sischen Gott? Die Parole vom giinstigen Omen jedenfalls lief schon vorher durch die
Reihen der Soldaten.

3.2 Die GroRRkonige achten die Religion der Volker in ihrem GrofBreich

Die Grofikonige sind sich bewusst, dass ihr Grofireich mehrere Volker umfasst. Wenn
sie in ein anderes Land ihres Reiches reisen, opfern sie an der Grenze: den Géttern und
Heroen des Landes in den speziellen Ritualen. Das hebt Xenophon in seiner Kyrupadie
immer wieder hervor. Kyros opfert regelméflig zu Zeus Basileus und Patroos, auch mal

31 Xen. an. 6, 1, 22. Xenophon opfert regelméaflig und zahlreich dem Zeus Basileus, »den ihm das
Orakel in Delphi bezeichnet hatte«. Die Stelle ist religionswissenschaftlich bedeutsam, da der
eine Zeus in zwei unterschiedlichen Epiklesen verschiedene Opfer verlangt.

32 Schnyder 1953, 52. Lendle 1995, 70-71. »Trotz des panikartigen Aufmarsches hatte Kyros also
noch [...] die Opferzeremonie durchfithren und durch die Oberpriester interpretieren lassenx,
vermutet dann aber, dass »die griechische Phalanx ein Eigenleben entfaltete«, und dass fir
Kyros »diese Erkenntnis bedngstigend gewesen sein« muss. Trampedach 2015, 102 verweist auf
den Satz des Kyros: »Ich akzeptiere und so soll es gelten!«, GAl& déxopai te, kol TodTO €0TW.



200

Christoph Auffarth

an Zeus Soter und Hegemon »und welchem Gott sonst noch, wenn ihm das die Mager
erklarten«®®. Zitiert sei nur das letzte Opfer des Kyros:

Als er den Palast in Persepolis betrat, wohin die Beamten die Gelder aus Sardes ab-
geliefert hatten, opferte Kyros »zuerst dem Zeus und brachten ihm zum Brandopfer
(Holokaust) die Stiere dar, dann der Sonne/Helios und brachten ihm die Pferde als
Brandopfer dar, dann der Erde/Ge, wobei sie die Anweisungen der Mager befolgten,
und schliefilich den in Assyrien verehrten Heroen.«**. Die Mager als Spezialisten wis-
sen die Einzelheiten der jeweiligen Rituale und geben die Anweisungen, hier »wie die
Perser opfern auf den Bergen«*, das Gegenstiick zu dem »auf Griechisch opfern«.

3.3 Herodots Neugierde

Im Vergleich zu Herodots Neugierde hat Xenophon kein Interesse, die Unterschiede
zu schildern und die Fremdheit herauszustellen®*. Herodot erklart seinen griechischen
Hoérern und Lesern die Differenz der Lebensweise (Nomos) der Perser, beginnend mit
der persischen Religion (Hdt. 1, 131-132): Sie haben keine anthropomorphen Gétter,
deshalb brauchen sie auch keine Goétterbilder und bauen keine Tempel oder Altare® .
»Dem Zeus pflegen sie auf den Gipfeln der Berge zu opfern und bezeichnen das ganze
Firmament als Zeus (tov kx0kAov mavta tod obpavod Al kahéovteg).« Weiter opfern
sie auch Sonne und Mond sowie den vier Elementen Erde, Feuer, Wasser, Luft. Spater
haben sie auch noch den Kult der Urania von den Assyrern und Arabern iibernommen.
Dann kommt er zu den Ritualen des Opfers®®: Wenn sie opfern, benutzen sie keinen
Altar, auch keine Feuer oder Libationen. Sie fithren ihr Opfertier an einen reinen Ort
(ég x®dpov kaBapov ayoywv 10 ktfivog) und opfern dort; das geschieht aber nie ohne
das Beisein eines Magers.

Auch wenn archiologisch nur sehr wenige Befunde aus der Perserzeit erforscht sind,
meint Wiesehofer: »Nur noch wenige Gelehrte orientieren sich an Herodot, wenn sie
Religion und Kultus in der Persis zu beschreiben suchen. So hat man schon langer
erkannt, dass »das Gefiige elementarer religioser Anschauungen, deren Schilderung
einige kulturkritische Tendenzen gegeniiber der hellenischen Welt erkennenc lasst,

33 ... xai €l T GAA® 0ed) ol phyor é€nyodvro, Xen. Kyr, 7, 5, 57. Das entspricht der Frage des
Xenophon in Delphi (s.0. Anm. 24). Was die Griechen tiber die Mager wussten und wie daraus
die Magier wurden, hat grundlegend Bremmer 1999 erklart.

34 Xen. Kyr. 8, 3, 24: 'Emel 8¢ dgikovro mpog t& tepévn, é0voav 16 Al kol dAokadtnoov todg
tavpovg, énerta @ HAip kol dlokadtnoav todg inmovg énetta I opdéavteg &g é€nyodvto
ol payot émoinoav, énerta 8¢ fpwowv toig Svpiav Exovowv (Die Ubersetzung »allen Gottern«
[Nickel 1992, korrigiert Nickel 2014] trifft nicht, sondern wie Anm. 33).

35 Wie oben Anm. 7.

36 Wiesehofer 2019, 13-16; Schwab 2020, 62-86; Pirenne-Delforge 2020, 62-65.

37 Hdt. 1, 131 aydApoato pév kol vinotg kal Pwpods ovk év vopw motevpévoug Wpvecbat. Burkert
1990.

38 Hdt. 1, 132 obte Pwpolg motedvtal odTe TOp avakaiovot péAlovteg Bvewv- o0 omovdf xpéwvral,
oVKl DA, 00 6TEPPAGL, 00KL OVATioL. TAOV 8¢ g exdiote O0eLy BEAT, G xdpov Kabapov ayaymdv
TO KTAVOG KahéeL TOV DEOV E0TEYAVOUEVOG TOV TLAPAV ...



Opfern in der Fremde und Zuhause

201

topisch ist und [...] die >Ambivalenz im (herodoteischen) Bild der medisch-persischen
Zivilisation< zum Ausdruck bringt.«**.

3.4 Xenophons sreligious correctness« gegeniiber persischen Ritualen

Wie ist die Wahrnehmung des Fremden bei Xenophon zu beschreiben? Es gibt nur
ganz wenige Stellen in der Anabasis, wo von der Religion der Perser etwas angedeutet
ist*. Dass das hauptsiachliche Opfertier die Pferde sind, ist fiir Griechen auffallig, wird
aber nicht von Xenophon als >fremd< herausgestellt. Einmal tibergibt er fiir ein Opfer
ein Pferd, von dem er gehort hat, dass es der Sonne geweiht sei. Er nimmt stattdessen
aber eines von den zur Tributzahlung abgestellten Fohlen*!. Von den Armeniern wurde
eine Abgabe von insgesamt 20 ooo Pferden verlangt, wahrscheinlich fiir das eine gro-
3e Mithrasfest Mithrakana*®. Xenophon sagt aber hier nichts von einer Abgabe fiir ein
religioses Fest. Nur »der Sonne geweiht« lasst eine Verbindung zu Mithras erahnen. -
Die seltsame Szene vor der Uberquerung des Orontes lisst an die wichtige Verbindung
des Wassers mit dem Konigtum denken, aber Xenophon bemerkt es offenbar nicht*.
Zwei Szenen mit Eiden sind einschldgig. Kyros stellt nach dem Verrat des tiichtigen,
aber untreuen Reiterfithrers Orontas die Frage nach dem Treueeid, den dieser am Al-
tar der Ephesischen Artemis geleistet hat**. Die Szene lasst an Tissaphernes’ Opfer an
die Ephesische Artemis denken, denn der Altar der Ephesischen Artemis befindet sich
in Sardis. »The religious environment within which the Persian elite operated could
be comparatively inclusive. We do not have to imagine that Orontas simply identified
Artemis with Anahita.«*. Fir die persische Elite, die iiber viele unterschiedliche Eth-
nien und deren Goéttern herrscht, erweist sich eine inklusive, gleichwohl differenzierte
Ehrfurcht gegeniiber den Untertanen und ihrer Kultur als >kultursensibles< Verhalten.

39 Wiesehofer 2019, 14 mit eingeschlossenen Zitaten aus Bichler 2001, 218. Inschriftlich sind Tem-
pelbauten belegt. Aber: »Ein achaimenidenzeitlicher Feuertempel ist [...] bis heute nicht be-
legt.«

40 Tuplin 2004, 168.

41 Xen. an. 4, 5, 35. Tuplin 2004, 168-169 Sonne = Mithras (Strab. 15, 3, 13). Umfassend: Jacobs 1991,
49-80.

42 Tributzahlungen: Xen. an. 4, 5, 24. Strabon (11, 14, 9) behauptet, dass die Armenier jahrlich
30 0oo Fohlen fiir das Fest abliefern mussten (vgl. Lendle 1995, 241). Zum in persischen Quellen
belegten Fest s. Radt 2008, 325. Mithras erhilt seine exponierte Stellung im Pantheon erst mit
Artaxerxes II. Erste Erwahnung in griechischen Quellen: Duris von Samos, FGrHist 76 F 5 (nach
der Expedition Alexanders des Grofen).

43 Xen. an. 1, 4, 18. Tuplin 2004, 169 mit Anm. 50.

44 Xen. an. 1, 6, 7. Tuplin 2004, 169—-170.

45 Tuplin 2004, 169-170. Fur die Eidleistung musste, so Tuplin, nicht eigens die griechisch-ana-
tolische Gottin aufgesucht werden, weil die Perser sie mit ihrer Go6ttin Anahita gleichsetzten.
Anders Bremmer 2004, 9-10.



202

Christoph Auffarth

4 Differenzierungen des antiken Opfers: Der Begriff, die Einheit
des Rituals, kulturelle Codierung von Religion

Mit dem einen Begriff des Opferns bezeichnen die Wissenschaften eine ungeheure
Vielzahl von rituellen Handlungen in unterschiedlichen Kulturen. Die Versuche, sie auf
ein anthropologisches Universal zuriickzufithren, wie das Burkert und Girard getan
haben, machen Teilaspekte zum Schliissel fiir das Ganze**. Die Konzentration auf das
blutige Opfer oder die Gleichsetzung der Symbolik von Jagd, Opfer und Krieg erweisen
sich als unzuléssige Reduktion. Auch schon fiir Opfer in der Antike bedarf es der Dif-
ferenzierung. Giinther Schorner hat gezeigt, wie sich die Ikonographien der Opferdar-
stellungen in den Provinzialreligionen des Romischen Reiches unterscheiden und nicht
als >romisches< Opfer zusammengezogen werden kénnen. An dem hier untersuchten
Fall, wie der Grieche Xenophon die Opfer bei seinem langen Aufenthalt im Perserreich
kaum unterscheidet, wahrend Herodot neugierig die Differenz beobachtet, zeigt sich,
wie die persischen Herrscher einerseits kultursensibel mit den von ihnen beherrsch-
ten Ethnien umgehen, andererseits von ihnen Tribute fiir eigene persische Opfer zum
Mithrasfest eintreiben. Xenophon hingegen geht von den gleichen Géttern aus, die nur
je andere Namen tragen und andere Rituale erwarten. Aber fiir ihn ist zentral, dass er
als Stratege jederzeit die Situation beherrscht, indem er auf griechische Weise von sei-
nen Gottern Information iiber das, was kommen wird, einholt und dann souverén han-
deln kann, wie es einem Feldherrn gebiihrt. Dafiir bleibt er Herr iber das Opfer, nicht
der Mantis; das Opfer nimmt die Angst vor dem riskanten Unternehmen.

Bibliographie

Auffarth 2008 C. Auffarth, Teure Ideologie — billige Praxis: Die >kleinen< Opfer in
der romischen Kaiserzeit, in: E. Stavrianopoulou — A. Michaels - C. Ambos (Hrsg.),
Transformations in sacrificial practices. From antiquity to modern times, Perfor-
manzen 15 (Miinster 2008) 147-170

Auffarth 2012 C. Auffarth, Religious education in classical Greece, in: I. Tanaseanu-
Débler — M. Débler (Hrsg.), Religious education in pre-modern Europe (Leiden —
Boston 2012) 39—61

Auffarth 2023 C. Auffarth, Opfer. Eine Europaische Religionsgeschichte (Gottingen
2023)

Auffarth, im Druck C. Auffarth, The dark side of human beings. Historical settings of
Walter Burkert’s Homo necans, in: J. Brodd (Hrsg.), Celebrating fifty years Homo
necans (im Druck)

Beekes 2009 R. Beekes, Etymological dictionary of Greek (Leiden 2009)

46 Auffarth 2023. Zu Burkert: Auffarth, im Druck.



Opfern in der Fremde und Zuhause

203

Bendlin 1997 A. Bendlin, Peripheral centres — central peripheries: religious communi-
cation in the Roman empire, in: H. Cancik - J. Ripke (Hrsg.), Romische Reichsreli-
gion und Provinzialreligion (Tibingen 1997) 35-68

Bichler 2001 R. Bichler, Herodots Welt. Der Aufbau der Historie am Bild der fremden
Lander und Vélker, ihrer Zivilisation und ihrer Geschichte *(Berlin 2001)

Bowden 2004 H.Bowden, Xenophon and the scientific study of religion, in: C. Tuplin
(Hrsg.), Xenophon and his world, Historia Einzelschriften 172 (Stuttgart 2004) 229-
246

Breitenbach 1967 RE 9 A2 (1967) 1569—2052 s.v. Xenophon von Athen (H. R. Breiten-
bach)

Bremmer 1997 DNP 3 (1997) 709-714 s.v. Divination VI. Griechisch (J. N. Bremmer)

Bremmer 1999 J. N. Bremmer, Persian Magoi and the birth of the term >magic<, ZPE
126, 1999, 1-12

Bremmer 2004 J.N. Bremmer, The spelling and meaning of the name Megabyxos,
ZPE 146, 2004, 9—10

Bremmer 2019 J. N. Bremmer, Animal sacrifice, in: J. N. Bremmer, The world of Greek
religion and mythology. Collected essays 2, Wissenschaftliche Untersuchungen
zum Neuen Testament 433 (Tubingen 2019) 303-348

Burkert 1972 W. Burkert, Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten
und Mythen, RGVV 39 (Berlin 1972)

Burkert 1984 W. Burkert, Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion
und Literatur, SHAW-PH 1984, 1 (Heidelberg 1984)

Burkert 1990 W. Burkert, Herodot als Historiker fremder Religionen, in: G. Nenci
(Hrsg.), Hérodote et les peuples non Grecs, Entrétiens sur 'antiquité classique 35
(Vandceuvres 1990) 1-32

Cancik - Riipke 2009 H. Cancik - J. Ripke (Hrsg.), Die Religion des Imperium Ro-
manum. Koine und Konfrontation (Tiibingen 2009)

Carbon — Pirenne-Delforge o0.]. J.-M. Carbon — V. Pirenne-Delforge, Dossier of regu-
lations concerning the cult of the Goddess at Marmarini (near Larisa). Text, trans-
lation, commentary, in: Collection of Greek Ritual Norms — CGRN [cgrn.ulg.ac.be],
https://doi.org/10.54510/CGRN225

Casabona 1966 J. Casabona, Recherches sur le vocabulaire des sacrifices en grec des
origines a la fin de I’époque classique (Aix-en-Provence 1966)

Dillon 2008 M. P. J. Dillon, Xenophon sacrificed on account of an expedition: Divina-
tion and the Sphagia before ancient Greek battles, in: V. Mehl - P. Brulé (Hrsg.), Le
sacrifice antique (Rennes 2008) 235-252

Eidinow 2023 E.Eidinow, Oracular failure in ancient Greek culture, in: R. D. Woodard
(Hrsg.), Divination and prophecy in the ancient Greek world (Cambridge 2023) 93—
115

Flower 2008 M. A. Flower, The seer in ancient Greece (Berkeley 2008)

Flower 2017 M. A. Flower (Hrsg.), The Cambridge companion to Xenophon (Cam-
bridge 2017)


https://doi.org/10.54510/CGRN225

204

Christoph Auffarth

Frisch 2020 M. Frisch, étvye yap Ovopevog. Opferrituale auf dem Zug der Zehntau-
send (Xenophon, Anabasis), in: M. Zinko (Hrsg.), Krieg und Ritual im Altertum,
17. Grazer Althistorische Adventgesprache (Graz 2020) 1-23

Gladigow 1986 B. Gladigow, Homo publice necans. Kulturelle Bedingungen kollekti-
ven To6tens, Saeculum 37, 1986, 150—165

Gladigow 1990 B. Gladigow, XprjcOoat Oeoig Chresthai theois. Orientierungs- und
Loyalitdtskonflikte in der griechischen Religion, in: C. Elsas — H. G. Kippenberg
(Hrsg.), Loyalitatskonflikte in der Religionsgeschichte. Festschrift fiir Carsten Colpe
(Wiirzburg 1990) 237-251

Henrichs 1981 A. Henrichs, Human sacrifice in Greek religion: Three case studies,
in: J. Rudhardt — O. Reverdin (Hrsg.), Le sacrifice dans I’antiquité, Entretiens 27
(Vandceuvres 1981) 195-235

Jacobs 1991 B. Jacobs: Der Sonnengott der Achdmeniden, in: J. Kellens (Hrsg.), La reli-
gion iranienne a ’époque Achéménide (Gent 1991) 49—-80

Jameson 1991 M. H. Jameson, Sacrifice before battle, in: V. D. Hanson (Hrsg.), Hop-
lites. The classical Greek battle experience (London 1991) 197-227

Klinkott 2023 H. Klinkott, Xerxes. Der Grofikonig in Griechenland (Stuttgart 2023)

Kossatz-Deissmann 1981 A. Kossatz-Deissmann, Nestor und Antilochos. Zu den spat-
archaischen Bildern mit Leberschau, AA 1981, 562-576

Lane Fox 2004 R.Lane Fox (Hrsg.), The long march: Xenophon and the ten thousand
(New Haven 2004)

Lendle 1995 O. Lendle, Kommentar zu Xenophons Anabasis (Biicher 1-7) (Darmstadt
1995)

Meister 1990 K. Meister, Die griechische Geschichtsschreibung von den Anféangen bis
zum Ende des Hellenismus (Stuttgart 1990)

Nickel 1992 R. Nickel, Kyrupadie: die Erziehung des Kyros, griechisch - deutsch
(Darmstadt 1992)

Nickel 2014 R. Nickel, Der verbannte Stratege. Xenophon und der Tod des Thukydides
(Darmstadt 2014)

Otto 1917 R. Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Goéttlichen und
sein Verhiltnis zum Rationalen (Breslau 1917)

Parker 2000 R. Parker, Sacrifice and battle, in: H. van Wees (Hrsg.), War and violence
in ancient Greece (London 2000) 299—-313

Parker 2004 R. Parker, One man’s piety: The religious dimension of the Anabasis, in:
Lane Fox 2004, 131-153

Pirenne-Delforge 2020 V. Pirenne-Delforge, Le polythéisme grec a I'épreuve d'Héro-
dote (Paris 2020)

Polinskaya 2010 1. Polinskaya, Shared sanctuaries and the gods of the others: on the
meaning of »common« in Herodotus 8, 144, in: R. M. Rosen - L. Sluiter (Hrsg.), Valu-
ing others in classical antiquity (Leiden 2010) 43-70

Radt 2008 S. Radt (Hrsg.), Strabons Geographika, 7. Buch IX-XIII: Kommentar (G6t-
tingen 2008)



Opfern in der Fremde und Zuhause 205

Riipke — Woolf 2021 ]. Riipke — G. Woolf, Religion in the Roman empire, Die Reli-
gionen der Menschheit 16, 2 (Stuttgart 2021)

Schnyder 1953 F. Schnyder, Die Religiositiat Xenophons (Diss. Universitéit Basel 1953)

Schorner 2005 G. Schorner (Hrsg.), Romanisierung — Romanisation: Theoretische
Modelle und praktische Fallbeispiele, BARIntSer 1427 (Oxford 2005)

Schwab 2020 A. Schwab, Fremde Religion in Herodots >Historien<. Religiose Mehr-
dimensionalitat bei Persern und Agyptern, Hermes Einzelschriften 118 (Stuttgart
2020)

Stengel 1910 P. Stengel, Opferbriauche der Griechen (Leipzig 1910)

van Straten 1995 F.T. van Straten, Hiera kala. Images of animal sacrifice in archaic
and classical Greece, Religions in the Graeco-Roman world 127 (Leiden 1995)

Spiefy 1992 A. B. Spief3, Der Kriegerabschied auf attischen Vasen der archaischen Zeit
(Frankfurt am Main 1992).

Trampedach 2015 K. Trampedach, Politische Mantik. Die Kommunikation iiber Got-
terzeichen und Orakel im klassischen Griechenland, Studien zur Alten Geschichte
21 (Heidelberg 2015)

Tuplin 2004 C. Tuplin, The Persian empire, in: Lane Fox 2004, 154-183

Wiesehofer 2019 J. Wiesehofer, Heiligtiimer und Kultplatze in der achaimenidischen
Persis, in: R. Achenbach (Hrsg.), Persische Reichspolitik und lokale Heiligtiimer,
Beihefte zur Zeitschrift fiir Altorientalische und Biblische Rechtsgeschichte 25
(Wiesbaden 2019) 11-21

Will 2022 W. Will, Der Zug der 10 ooo. Die unglaubliche Geschichte eines antiken
Soldnerheeres (Miinchen 2022)

Yunis 2019 H. Yunis (Hrsg.), Albert Henrichs, Collected papers II (Berlin 2019)

Ziehen 1929 RE 3 A2 (1929) 1669-1679 s.v. Z@dyta (L. Ziehen)

Christoph Auffarth, Wellerscheid 102, 53804 Much, Deutschland.
auffarth@uni-bremen.de


mailto:auffarth@uni-bremen.de

